
1 
 

 علم نفس الدين بمنظار فرويد ويونغ                                     

 

تتطرّقُ هذه المقالة بلمحة عابرة إلى تاريخ علم نفس الدين، وتعريفه ومكانته، ومن ثمَّ تطرحُ تفسيَر كلٍّ  الخلاصة:
من فرويد ويونغ للدين، وتدرس هذا الطرح دراسةً نقديّةً. ليس هدفنا إجراء دراسة مقارنة، مع ذلك، إنْ نحن أخذنا في 

يونغ الإيجابيَّة إليه، وانتماء الرجلين إلى مذهبٍ واحدٍ من مذاهب علم  الحسبان نظرةَ فرويد السلبيَّة إلى الدين ونظرةَ
، نجدُ أنَّ الأمرَ لا يخلو من وجوه التلاقي والخلاف بينهما في عرض الآراء؛ وفي هذا البحث التحليل النفسيّالنفس أي 

 ختلاف.سيتمّ التركيز على نقاط الا

الطوطم لقواعد الخاصّة بالتحليل النفسيّ، الواردة في كتبه الأربعة: لقد اعتمدنا في طرح تفسير فرويد للدين على ا
موسى وعقيدة التوحيد م(، و9191)الحضارة وكُروبُها م(، و9191)مستقبل أخدوعة م(، و9191) والمحرّم

الدين م(. بشكل عام يتحصَّل لنا من كتبه هذه تفسيران سنقوم بدراستهما دراسةً نقديّة: التفسير الأول، أنّ 9191)
، من الآثار التي خلَّفها ذبحُ الأبِ في القبائل البدائيّة في العصور الغابرة، والإحساسُ أثر جماعيّ وهوعصابٌ وسواسيٌّ 

؛ التفسير الثاني، ا عن ذنب القتلبالذنبِ الناجمِ عن ذلك، وعبادةُ الله )الأب نفسه الذي اكتسب صفة الألوهيّة( تعويضً
 أنّ الدين هو هذا الشعور البشريّ بالضعف، من مخلّفات الضعف والخوف الطفولييّن، والحاجة إلى حمايةِ الأبِ ودعمِهِ. 

من دراسات التحليل النفسيّ وأسسِه، بتوجّهٍ آثاريٍّ، هو خليطٌ من الفلسفة  اتفسير يونغ للدين مستمدٌّ أيضً 
وهو ، الدين وعلم النفسمستقلًّا عنوانه:  ايونغ آراءه في آثاره المتعدّدة، وأفردَ لهذه الرؤية كتابًوالخيميائيَّة. وقد أورد 

إيجابيًّا، شافيًا قدسيًّا، مسبوقا بالعلَّة الإلهيّة؛ والخيميائيَّة الفلسفيّة في نظره حلقة وسطى بين الدين وعلم  ايُعدُّ الدين أمرً
والصورَ المثاليَّة الناجمةَ عن المواضعات الدينيّة، ومع أنّ يونغ يرى أنّ البعدَ مَعيّ، اللاوعي الَجالنفس، وهي التي تكشف 

يًّا تتمركزُ حولَ البعدِ الأوّل. سنجيب نفس ًـا، لكنَّ جميعَ بحوثه عالميه الفلسفيّ والخارجيّالروحيَّ للدين مختلفٌ عن بُعدَ
هتْ إلى يونغ، وقد عددنا نظريَّتَه مقبولةً بشكلٍ عام؛ أمّا الحكم على في هذه المقالة عن عددٍ من الانتقادات التي وُجِّ

 النقاط المتعلّقة بمنهجيَّته فمنوطةٌ بالمزيد من التحقيقات والبحوث.

 

 

                                                           
 -عضو الهيئة العلميّة في مركز بحوث الحوزة والجامعة. بيجانيمسعود آذر كاتب المقالة بالفارسيّة 
 ترجمة أ.د. دلال عبّاس. -
 



2 
 

 

 علم نفس الدين، تفسير الدين، فرويد والدين، يونغ والدين، التحليل النفسيّ. الكلمات المفتاحيّة:

 المقدّمة: 

الميلاديُّ في الغرب بالتزامن مع ولادة علمِ النفسِ العلميّ، أوّلَ ازدهار كبير للمقاربات شهِد القرن التاسع عشر 
ووجهات النظر المنهجيّة غير الفئويَّة وغير المذهبيَّة في دراسة الظواهر الدينيَّة. لقد تطرّق عددٌ كبيٌر من علماء النفس 

 علم نفس الظواهر الدينيّةكتاب  صاحب(، Leubaليوبا )ة، نشير من بينهم إلى لدراسة الدين والظواهرِ الدينيّ
، Coe, G.Aم(، وجورج كو 9911) علم نفس الدينمؤلّف كتاب  Starbuck, j.rم(، وستارباك 9911)

ويليام م(، و9191)علم نفس الدين وم(، 9111) دراسات في العلم المتعلّق بالدينواضع كتابين في الحياة المعنويَّة: 
 .Allport, Gوغوردون ألبورت م( 9119) نواع التجربة الدينيَّةأصاحب كتاب   .James, W جيمس

 الإنسان في بحثه عن المعنىمؤلّف:  Frankle, Wوفيكتور فرانكل ، الفرد ودينه: تفسيٌر نفسيٌصاحب كتاب 
، مؤلّف .Maslow, Aم(، وآبراهام مازلو 9111) اللّاهوتوالعلاج النفسيّ ، الله في اللاوعيوم(، 9119)

 م(.9111)القيم وتجربة التسامي و لأدياناكتابَي 

، علم نفس الدين، من بينها: إنّ الكتبَ التي صدرت في العقدَين الأخيرين تتميَّز بمعظمها بصفة الجمع والموسوعيّة
: توجّه علم نفس الدين، وكتاب Wulff, D.Mم( 9119) لديفيد وولف ،النظريات الكلاسيكيّة والمعاصِرة

م(. وبما أنّ فرويد ويونغ يحتلّان مكانةً مميزةً بين المنظّرين وعلماء 9111. وزملائه )Hood, Rلرالف هود  تجريبّي
ق في نظر إلى الدين نظرةً سلبيَّةً، والثاني نظر إليه نظرة إيجابيَّةً، سنتطرّ النفس الذين تطرَّقوا للبحث حول الدين، والأوّل

 هذه المقالة إلى دراسة آراء عالِمَي النفس هَذين، وقبل الشروع بالبحث، سنتطرّق إلى تعريف علم نفس الدين ومكانته.

علم نفس الدين فرعٌ من فروع علم النفس، يتطرّق إلى دراسة الدين دراسةً علميّة بمنظار علم النفس. بعبارةٍ 
علم النفس الناجمة عن الدراسة العامّة للسلوك، في دراسة السلوك  أخرى علم نفس الدين يسعى إلى استخدام قواعد

الديني، ليتمكّن من تفسيره وتوضيحه. أمّا القضايا والمسائل التي تتمّ دراستها فهي: ما هو مصدر التديّن؟ هل للأشخاص 
وهل يضمن لهم نجاحًا أكبَر في المتديّنين شخصيّة خاصّة؟ هل يبعث الدّين على المزيد من الرضى عن الحياة لدى الأفراد، 

. لمعرفة مكانة علم نفس 1ةالزواج والعمل؟ وهل يتمتّع المتديّنون بصِحَّة جسديّة ونفسيَّة أكبر، وغير ذلك من الأسئل
الدّين، يمكننا الانطلاق من رؤيتين: رؤية إبستيمولوجيَّة، ورؤية منهجيَّة: من خلال الرؤية الأولى، الدين بصفته معرفة من 

لمعارف، هو واحد من فروع البحث الدينّي، بموازاة الفروع الأخرى ومنها: فلسفة الدين، وعلم اجتماع الدين، وتاريخ ا
الأديان، والفقه المقارن ،والإلَهيّات؛ مع الفارق، أن علم نفس الدين كعلم اجتماع الدين، وتاريخ الأديان، يتطرّق 
                                                           

 .مCorsiny ،9119كورسيني  . 1



3 
 

للدين، وهو على العكس من فلسفة الدين والإلَهيَّات، لا ينصبُّ اهتمامه على  بشكل أساسيِّ إلى دراسة تحليليَّة، وصفيَّةٍ
صدق أو كذب المضامين الدينيّة. ومن خلال الرؤية الثانية، علم نفس الدين أحد مناهج البحث الدينّي، وهو على 

أساسيٍّ على أساس أنّه  الكلامي، يدرس الدين بشكلٍ-إجتماعي، أو الفلسفي-العكس من المناهج : التاريخي والعلم
 . 2ظاهرة نفسانيَّة، وتتمّ الدراسة بواسطة اتجاهات مختلفة: تحليل نفسي ودراسة مسلكيّة، ودراسة معرفيّة، وغير ذلك

 م(.6191 – 6581سيغموند فرويد )-9

والدين، لكنّ تفسيره للدين، لتقديم تحليلٍ نفسيٍّ للظواهر الثقافيّة، ومن بينها الفنّ والأدب  ةًبذل فرويد جهودًا جمَّ
أثار الكثير من الإشكالات، ليس فقط لتقويمه السلبيِّ للدّين، وإنما أيضًا، بسبب القضايا المنهجيّة المثيرة لعلامات 

 ستفهام، التي انبثقت عنها معتقداتُه اللاأدريّة.الا

لتفاسير التي أُنجزت حول آثار فرويد خلال في كلّ الأحوال يمكن القول إنَّ هذه المسائل معقَّدة، وإنّ القراءات وا
ستّة عقودٍ ونيّف،أي المدّة التي أعقبت سنة وفاته، إنّما هي حصيلة استنباطاته وثمارُها؛ بمعنى أنّه حتى وإنْ كان قد أخطأَ 

وطرحِ احتمالاتٍ في سعيِه لاستخدام منهج التحليل النفسيّ في دراسة الظواهر الثقافيّة، لكنّه نجح في فتحِ آفاقَ جديدةٍ 
جديدة، وجعل التحقيقات والأبحات أكثر غنًى وعمقًا؛ والأنموذج الأكمل في هذا الصدد تحقيقاته وأبحاثه المتعلّقة 

إنّ آراء فرويد المتعلّقة بالدين، من أشهر نظريّات التحليل النفسيّ للدين، والتي لا يمكن تجاهلها في تحليل  3.بالدين
 وإنّما بسبب تأثيره في علماء النفس اللاحقين، وإلى حدٍّ ما تغلغله في الحقول الفنّيّة والأدبيّة.المعتقدات الدينيَّة، 

ينتمي فرويد إلى عائلة يهوديّة، لكنّه لم يمارس مطلقًا الطقوس والعبادات اليهوديّة، ومع أنّه كان يؤمن أنّ الدين 
العُصابيَّة، لكنّه كان يؤمن إيمانًا راسخًا أنّ الإيمان الدينّي وهمٌ في يمكن أن يؤدّيَ أحيانًا دورًا في التخلّص من الأعراض 

. لقد حوّل فرويد بإبداعه الأدبيِّ وإيمانه المطلق بصحَّة آرائه التحليلَ النفسيّ إلى طاقة مهمّة. إنَ 4الطريق إلى تحقّق الأمل
زملاءه المقرّبين كآدلر وستيكل و يونغ ورانك وآخرين. هذه النظرة المطلقةَ الأحكام، والتعميمَ المبالغ فيه، أفقداه حتى 

أوّل من عارضه كان زميله برويير الذي يقول: "إنّ فرويد شخص لديه مجموعات من القواعد الدوغماتيّة الوثوقيّة 
وريّة في النظام ". إنّ النقاط المح5الحصريّة. وأنا أعتقد أنَ هذه حاجة روحيّة لديه، تدفعه إلى تعميم القضايا على نحوٍ مفرِط

الفكريّ لفرويد تتجلّى في آراءٍ منها إرجاع الامراض العصبيّة إلى التجربة الجنسيّة الطفوليّة، وعقدة أوديب، وبنية 
والتأكيد على حصر الغرائز باثنتين هما الغريزة الجنسيّة وتناقض الأنا الأعلى، و الأنا و  الهوالشخصيّة على أساس ثلاثيّة 

وت(؛ وبالتأكيد كذلك على أنّ بعض جوانب الحياة الروحيّة والعقليّة ليست في متناول اللاوعي البشريّ، وفي )الحياة والم
                                                           

 .[م9111]ش Eilade  9911إيلاد  .2
3

 .119، ص Edvin Erwinإدفِن إروين ـ ، لدائرة معارف فرويدم، نقلًا عن Meissner ،9199ميسنر  .

 .999، ص [م9111]ش 9911، (Storr, Antonyستور )  .4
 .91و  91م.ن، ص  .5



4 
 

الوقت عينه هي المصدر والواقع اللاواعي لتصرّفات الإنسان في الكثير من مجالات الحياة. اللافت والمثير للانتباه والجدير 
والأدبيّة والثقافيّة والدينيّة. فعلى سبيل المثال كان فرويد يعتقد أنّ الارتقاء بالليبيدو  بالتأمّل دخولُ آرائه في المجالات الفنّيّة

المكبوت، يؤدّي إلى إنتاج الفنّ والأدب؛ أيْ أنّه كان يؤمن أنَّ الفنّانين يتخلّصون من عقدهم الجنسيّة المرتبطة بالطفولة، 
ه القاعدة كتب عدّة مقالات عن الفنّ والفنّانين أشهرها: من خلال تحويلها إلى صور غير غريزيّة. وعلى أساس هذ

؛ وهو في هذه المقالات الثلاثة قد دستويفسكي وقتل الأب و آنجموسى ميكيل ، وليوناردو دوفنشي وذكرى طفولته
 .6ودستويفسكي إلى الدوافع الجنسيّة دوفنشي ارجع مصادر الإبداع الفنّيّ لدى النوابغ الثلاثة ميكيل آنج و

 يمكننا استخلاص بعض قواعد فرويد الفكريّة والفلسفيّة كما يلي:  

كان فرويد، في النصف الثاني من القرن التاسع عشر يعيش في خضمِّ نوع من التفكير الفلسفيّ الرائج في  -أ 
العلمويّة ة؛ نوع من أوروبا، الرافض لأيّ نوع من أنواع الماورائيّات، والذي يعتقد أنَّ الكون يجب أنْ يُدرس دراسة علميّ

ة الوضعيّة، والاكتفاء بالعلم وبالوسائل العلميّة التجريبيَّة لفهم العالم. وقد أدّت هذه النظرة إلى فالمفرطة الناجمة عن الفلس
نلاحظ مستقبل أخدوعة إلغاء الروح من علم النفس، والحيويّة من علم الأحياء، والغائيّة من التطور. في كتاب فرويد 

 .7والإلحادليطًا من الوضعيّة والعلمويّة بوضوح خ

في سيرته الذاتيّة معرفتَه بنظريّة شوبنهاور و قرابتها إلى التحليل النفسيّ. يدّعي عددٌ من  يذكر فرويد -ب 
. من 8الكتّاب، من بينهم توماس مان  وفيليب ريف، وهنري برغر، أنّ فرويد قبل نجاحه، كان متأثّرًا بشوبنهاور ونيتشه

يعتقد شوبنهاور النفسيّة إلى التجارب الجنسيّة )العناصر التي أثّرت في مذهب فرويد نظرتُهُ إلى الإنسان، وردّ كلّ الظواهر 
 .9أيضًا أنّ الإرادة والنفس هما أصل العالم وحقيقته، والعلم والعقل فرعان وعَرَضان، والنفس تتغلّب على العقل

الجواهر البسيطة الحقيقيّة ليست مادّيّة، لكنّها حين تتراكم بما يكفي تخلق مُنادولوجيَّة لايب نيتس ) -ج 
 مصداقًا(، التي انتشرت من بعده على يدِ كلِّ من هاربرت وفاغنر، قد ساعدت في تطور 

نظريّة اللاوعي. فقد استخدم فاغنر بصراحة مفهوم جبل الجليد السابح، الذي يقبع جزءٌ كبيٌر منه تحت الماء، 
 .10ا عن ذهن الإنسان أو نفسهتعبيًر

                                                           
6
 .991 -919م.ن، ص  . 

7
 . 991و  991، ص 9، مج مذاهب علم النفس ونقدها . 

8
 .919-919، ص [م9111]ش 9911ستور  . 

 .11-99ص  ،9، مج يفروغ .9
10

 .991-911، ص 9مج، مذاهب علم النفس ونقدها . 



5 
 

نظريّة النفعيّة الدُغماتيّة للفيلسوف الإنجليزيّ بنثام، المبنيّة على مبدأ اللذّة، التي أيّدها بعض أصحاب نظريّة  -د
تداعي الأفكار الإنجليز، قد لفتت انتباه فرويد. فهذا المبدأ من مبادئ الإناسة يؤكّد على أنّ الإنسان يسعى جاهدًا 

 .11الألماب اللذّة ليتخلّص من لاكتس

 على فرويد أيضًا. ثّرأمبدا الحتميّة، الذي يؤكد على الجبريّة العلّيّة والمعلوليّة، كان قد   -ـه

 .12فهو يعتقد أنّ الظواهر النفسيّة تابعة كلّيًّا لقوانين العلَّة والمعلول، وليس هناك أيّ مجال للإرادة الحرّة

يمكن القول إنّ فرويد قد تأثّر تأثّرًا عميقًا بداروين أكثر من أيّ عالم آخر. فمعظم الفرضيّات المسبقة  -و
الأساسيّة المعتمدة في التحليل النفسي، كمفهوم النضج، ومفهوم التغيير، ومفهومي التثبيت والارتكاس مصدرها المباشر 

النفس المرتكز على الغرائز، والذي يؤكّد بشكل خاصّ على عزيزتَي فكرة التطوّر. من ناحية أخرى يعرّف داروين علم 
. كما أنّ داروين في حطّه من قيمة الإنسان في مسيرة تطوّر حياة الحيوان، والإشارة إلى قرابته من 13العشقو  العدوانيّة

رُ مما يظنّ نفسَه، ويصغي أكثر الحيوانات )بحسب زعمه(، قد مهّد الأرضيّة المناسبة لفرويد الذي ادّعى أنّ الإنسانَ أحق
مما هو معلوم إلى أوامر وساوسه، وحتى أرفع منجزات البشر الفنّيّة والفلسفيّة، ليست سوى تسامي الغرائز البدائيّة 

 .14الحيوانيّة

من المؤكد أيضًا أنّ نبوغ فرويد وشخصيّته المفكِّرة والوسواسيّة، كان لها تأثير حاسم في نضج نظام التحليل 
 فسيّ واتساعه، وتفصيل قواعده ومبادئه.الن

 علم نفس الدين بمنظار فرويد:

مؤلّفاتُه المحوريّة المتتالية: يمكننا تصنيف تطوّر نظريات فرويد حول الدين في أربعة مراحل، تُميّزها من بعضها 
م(، والمرحلة 9191) 16مستقبل أخدوعةم(، والمرحلة الثانية كتاب  9191) 15الطوطم والمحرّمالمرحلة الأولى كتاب 

م(.  9191) 18موسى عقيدة التوحيدم( والمرحلة الرابعة والأخيرة كتاب  9191) 17الحضارة وكُروبهاالثالثة كتاب 

                                                           
 .991م.ن، ص  . 11
 .919 ، ص[م9111]ش 9911ستور  . 12
13

 .991، ص 9، مج مذاهب علم النفس . 

 .911ستور، ص  . 14
15

 .  Taboo And Toles 

16
 . The Future of an Illusion 

17
 . Livrilisatior and its Discontents 

18
 . Moses and Monotheism 



6 
 

هذه المؤلّفات تعكس الجوانب الجريئة في تفكير فرويد، وتشير كذلك إلى تشبّثه بأفكاره الأصليّة المتعلّقة بتراتبيَّة الأعراض 
 .19هاالأوديبيّة وتطوّر

من تزاوج أمرين: أحدهما شغف فرويد بعلم الإناسة، والآخر،  الطوطم والمحرّمالمرحلة الأولى: ولد كتاب 
نظريّاته التي وضعها من قبل، والمبنيَّة على أنّ التفكير والسلوك الدينيَّين مرتبطان بأواليّات القلق الوسواسيّ اللاإراديّ 

 م(.9111)

الوسواسيّة والطقوس الدينيَّة إلى ماهيّة واحدة، ويؤكد بشكل خاص على الشعور بالذنب يُرجع فرويد الأعراض 
وانشغال الذهن بالجزئيّات، والميل نحو  الناجم عن صدور هذا العمل، والحاجة إلى الأمان لمواجهة الضغوط الخارجيّة،

الفرويديّ نوعٌ من المقاومة، وخرافة طفوليّة، ونوعٌ التعقيد الزائد، والأهّميّة الرمزيّة لهذه الطقوس. والدين حسب التفسير 
من المشاعر الإنفعاليّة، وقد ورث فرويد هذه النظرة من شلاير ماخر وفويرباخ. كما أن فرويد قد استند في مساعيه 

لكتاب من شبَهٍ لتوضيح طريقة أداء هذه الأواليّات البدائيّة لدورها في منطلقات التجربة الدينيّة، إلى ما افترضه في هذا ا
بين تفكير البشر البدائيّين والوساوس. وقد ردّ منطلقات الطوطميّة ومحرّماتها ومن ضمنها تحريم الزنا بالمحارم والزواج 
بالغرباء، إلى الأساطير المتخيّلة للقبائل البدائيّة. فالقبيلة البدائيّة، على أساس مخيّلته الإناسيّة، كانت محكومة لنظام يخضع 

فرادها حصرًا لسلطة زعيم القبيلة، أو لصورة الأب، وكان الشبّان من أبناء القبيلة، للخلاص من سيطرة الزعيم فيه أ
وقمعه، لا سيّما منعه لهم من إقامة علاقات جنسيّة مع نساء القبيلة اللواتي هنّ ملك له وحده، يتعاضدون من طور لآخر 

ية الأولى. إنّ الشعور بالذنب بسبب الخلاف الأوّل جعل الأبناء يستعيدون لقتل الأب والتهامه. لقد مثّل قتلُ الأب الجنا
التحريم الذي أرادوا في الأصل أن يتحرّروا منه، فأحلّوا الحيوان الطوطم مكان الأب الأصليّ وعبدوه، وامتنعوا عن قتل 

ذلك باتت الأعياد والأضاحي الطوطميّة الحيوان الطوطم، وحرّموا الارتباط غيَر الشرعيّ بنساء القبيلة الطوطميّة؛ وعلى 
التي يُقتل خلالها الحيوان الطوطميّ ويؤكل على نحوٍ طقوسيّ، تمثّلُ إحياءً لهذا الحدثِ التاريخيِّ المتمثّل بقتل الأبِ 

بيّة الأوّليّة، التي والتهامه. بناءً عليه فإنّ ظاهرةَ الطوطم والمحرّمات الجنسيّة المتعلّقة به، تعود جذورُها إلى الظواهر الأودي
كانت موجودة لدى القبائل البدائيّة. وهذه الظواهر مبنيّة على الرغبة البدائيّة بقتل الأب والاستمتاع الجنسيّ بالأمّ.  لقد 

 أسفر عن احترام الأجداد الطوطميّين والخوف منهم  ارتقاءُ الطوطم الأب إلى مقام الألوهيّة.

، خطا فرويد خطوةً جديدة، فالبذور التي بذرها ونبتت في محاولاته بل أخدوعةمستقالمرحلة الثانية: في كتابه 
السابقة، أثمرت في هذا الكتاب. حيث تبرز واضحةً أفكاره المتعلّقة بالتجربة الدينيّة، وما يرافق ذلك من تأثير تامٍٍّ لتعصّبه 

 لرأيه المناهض للدين، ولاأدريتِه.

                                                           
19

 .911 -119 ص، موسوعة فرويدأروين،  . 



7 
 

ا عن المسارات السابقة؛ فالدين )كما يزعم فرويد في هذا الكتاب( تعود لم ينحرف البحث في هذا الكتاب كثيًر
جذوره إلى ضعف الإنسان، وتبعيّته الأصليّة للأبّ، وفي الرغبات المكبوتة لتلبية الحاجات الطفوليّة، التي تتجلّى بصورة 

أو  –ه سواء كان الله الأب القادر الرحيم الله. فنحن قد تعلّمنا من خلال تعلّقنا القلبّي بالله والخضوع له، والتضرّع إلي
في النظم الإيمانيّة، أنْ نتخلّصَ من وحشة الدنيا المخيفة. فللآلهة وقوانينهم سلطة وسيطرة على العالم،  –الألهة المتعدّدة 

ئة الآلهة، لكنّ البشرَ تُركوا وحدهم للدفاع عن أنفسهم في مواجهة القوى التي ترسم مصائرهم. إنّ المسؤوليّة عن تهد
والعثور على طريق السعادة، تؤدّي إلى الأخلاق الدينيّة وإلى مجموعة من الأوامر والنواهي والأحكام الإلَهيّة، التي يجب أنْ 
يُذعِنَ لها الفرد، ويتأقلمَ معها. لذا فإنَّ التعاسة والتبعيَّة في مرحلة الطفولة، والخوف من غضب الأبِ وعقابه، تنتقل إلى 

بار، وتحلّ محلّها عَلاقةُ الفردِ المؤمنِ بربّه، حتى عذاب القبر والألم الناجم عنه، تسكّنه وعود الآخرة، والتعاسة في حياة الك
هذه الحياة الدنيا يُعوّض عنها الوعد باللذّة المقدّسة في الحياة الآخرة. إن استمرار الشعور بالتعاسة والعجز طيلة العمر، 

ب بحسب مصطلح مرحلة الطفولة، وببديله أي الأب السماويّ القويّ، الحيّ الناصر والمعين. يفرض علينا أن نتوسّل بالأ
 إذًا الإيمان بالسلطة الخيّرة للعناية الإلهيّة، يحمينا من شرور هذا العالم. إنّ الدين هو الذي يُعطينا هذه الضمانة، وطالما أنّنا

ن أنّه يُريد لنا الخير، ،ونثق بوعوده ، فإنّنا سنتغلّب على المصاعب التي نطيع الله السماويّ، ونعتمد على محبّته لنا، ونؤم
تواجهنا، ونجدها تاليًا عيَن الجلال والمحبّة التي تنجينا هنا والآن. هذه الرغبات والآمال بحسب تفسير فرويد اقتباسات 

ئمة مع الواقع، فهي في رأيه فوق الخيال طفوليّة، تعكس رغباتنا الأساسية، وليس أكثرَ من ذلك، وطالما أنّها غير متلا
تتشارك فيه الجماعة المؤمنة. وقد صرّح فرويد أنَّ ما يجب   Mass delusionالهذيان الجمعيّوشكلٌ من أشكال 

الاعتماد عليه إنّما هو العلم، ويقول: "أنا أدرك إلى أيِّ حدًّ هو صعبٌ تجنّب الأوهام. ربّما قيل أنّ هذا الواقع من حيث 
، لكنّني مصرٌّ على إصدار حكمِ بالنسبة إلى الموضوع. فبغضّ النظر عن واقع عدم إجراء أيّ محاسبة على اهيّتُه وهمٌ أيضًما

هذيانيّة... إذا هذه الأوهام المشتركة، أوهامي كالأوهام الدينيّة ليست عصيّةً على التصحيح. هذه الأوهام ليس لها ميزة 
لهم. لكنّ العلم، بنجاحاته المتعدّدة والمهمّة، يقدم لنا شواهدَ تؤكّد أنّ العلمَ ليس كان ما أعتقده وهًما، فحالي كحا

 .20وهًما"

في ردوده على فرويد، على انحرافاته في فهم الدين. إنّ آراء  ،أحد القساوسة المسيحيّين() Fisher أكّد فيشر
الرجلين حول الدين متعارضة كليًّاّ إنْ كان فرويد يعدّ الدين موضوعًا مرتبطًا  بحاجات الطفولة وضعفها، فإنّ فيشر يرى 

الجذريّ بين  مصرًّا على التمايزفيه مخزونًا لأعظم الجهود وأسمى الأفكار المتعلّقه بالأحوال الإنسانيّة. وإذا كان فرويد 
الدين والتحليل النفسيّ، فإن فيشر يرى أنّهما يدعمان بعضهما، ووجهتهما الأهداف والحقائق الواحدة، وإذا كانت 
نظرة فرويد اساسًا تشاؤميّة وجبريّة، فإنّ نظرة فيشر متفائلة جدًّا ومفعمة بالأمل. يمكن عدّ الاختلافات والتناقض بين 

للكثير من التيارات ،التي تنوجد باستمرار حين يجري البحث عن العلاقة بين التحليل النفسي  اائدين انعكاسًهذين الر
 والدين.

                                                           
20

 .11-19 ص، مستقبل أخدوعة . 



8 
 

إلى بعض  الحضارة وكُروبُها المرحلة الثالثة: بعد وقت قصير من إنجاز فرويد للكتاب السابق الذكر، عادَ في كتابه
اتسعت لتحمل حياض  مستقبل أخدوعة ظهرت على نحو بارز في كتابهذه المواضيع. إن ٍّالطروحات والمضمرات التي 

الحضارة والثقافة الإنسانيَّتين كلَّها. وقد طرح فرويد التضادّ والاختلاف الحتميَّ بين الحاجات الغريزيّة من ناحية 
مع محيطه، الأمر الذي يتمّ وحاجات الحياة المدنيّة من ناحية أخرى. إنّ منعَ بروز الغريزة الجنسيّة أساسُ تكيّفِ الطفل 

أساسًا في مرحلة الكمون )من الخامسة حتى الثانية عشرة من العمر(. إن البشر يبحثون عن السعادة، ومحرّكهم هو 
البحث  عن اللذة وتجنّب الألم. إنّ الحاجات الحياتيَّة  شديدة وملحّة ، لكنّ الواقع والظروف لا تسمح لنا أنْ نلبّيَ هذه 

 النهاية  نرى أنفسنا مجبرين على إشباعها على نحوٍ خياليٍّ وهميٍّ . هذا الموضوع مرتبطٌ بالبحث الوارد في الحاجات، وفي
، وفي الوقت نفسه يتّسع ليشمل جوانب أخرى من الوحدة الاجتماعيّة والثقافيّة أيضًا. في كلّ مستقبل أخدوعةكتاب 

هي قمع الحاجات والغرائز الأساسيّة. يمكننا أن نجد الأنموذج البدائيّ  الأحوال إنّ التكلفة التي نتحمّلها في هذه الأحوال
 Oceanic 21الأوقيانوسيّلهذه الظاهرة في الأوهام الدينيّة والمذهبيّة. مع ذلك هذه الأوهام غير ناجمة عن "الشعور 

feeling  22المتّسع المدى وغير المحدود، كما وصفه رومين رولاند Romain Roland ينبع من الشعور  ، وإنما
 بالتعاسة والتبعيّة الكامنين منذ الطفولة في الكينونة المحوريّة للتجربة الإنسانيّة.

الذي كتبه في أواخر عمره. يعود  موسى وعقيدة التوحيدالمرحلة الرابعة: آخر مؤلّفات فرويد عن الدين كتابه 
. يقول فرويد إنّ موسى هو في الحقيقة الطوطم والمحرّم فرويد في هذا الكتاب إلى المواضيع التي كان قد شرحها في كتاب

قبل الميلاد، واهتدى إلى مصطلحات  9911أميٌر مصريٌّ كان يعيش في قصر الفرعون )الذي تولّى الحكم حوالى العام 
برانيّين، من خلال (. ثّم نقل موسى هذه النظريّة الدينيّة إلى العatenدينيّة لافتة مثل العبادة التوحيديّة لإله اسمه آتين 

عبارة الإله يهوه، لكنّ اليهود الذين لم يستطيعوا تحمّل هذا الدين الروحانّي المعنويّ المقيّد لهم، ثاروا على هذا النبّي الذي 
كان يريد أن يعرض هذا الأمرَ عليهم، وقتلوه. بعد ذلك أدرك اليهود أنهم بحاجة إلى الوحدة القبليّة والدين الجامع 

فعادوا إلى الدين نفسه، الذي قتلوا النبيَّ الذي بشّر به، وإلى عبادة الله الواحد الجبَّار. يقول فرويد "إنَّ الحدث  المشترك،
، ه موسى القديمشبه بإلٰأالمحوريّ في تطوّر الدين اليهوديّ، هو أنَّ الإله يهوه فقد بمرور الزمان ميزاته، وصار أكثر فأكثر 

 .23آتين"

 دراسة نقديّة:

على الرَّغم من أنّ فرويد قد طرح آراءه حول الدين على أربع مراحل وفي أربعة كتب، لكنّ حصيلة المسائل التي 
؛ موسى وعقيدة التوحيدو، الطوطم والمحرّمنفسيّ عرضه في كتابيه:  –طرحها تعود إلى تفسيرين: الأول، تفسير إناسيٌّ 

                                                           
 أوقيانوس: إله النهر الخارجيّ الكبير الذي زعمت الميثولوجيا اليونانيّة أنّه يطوّق الأرض. . 21
22

 م.9191فرويد،  . 

 .111م، ص  9119نقلًا عن أروين،  19، ص 9191فرويد  . 23



9 
 

حادثة واقعيّة، تركت آثارًا وبقايا وندوبًا في تاريخ البشريّة، لا يمكن نّ أسطورة ذبح الأب في الزمان الغابر، كانت أي أ
محوُها. تجلّت شعورًا بالإثم وتحريًما للزنا بالمحارم وغير ذلك، ولمواجهة الشعور بالإثم جاء التوجّه إلى عبادةِ الله )الأب نفسه 

وسواسيٌّ جماعيّ". أمّا التفسير الثاني، فهو تفسيٌر نفسيٌّ الذي نحا منحًى إلَهيًّا(، وفي النهاية يفسّر الدين أنّه "عُصابٌ 
؛ أي أنّ مصدر الدين، شعور الإنسان بالتعاسة، وبعبارةٍ الحضارة وكُروبُهاو  مستقبل أخدوعةصِرف طرحه في كتابيه: 

مة. ففي المستقبل أخرى هو نفسه الخوف الطفولّي، والحاجة إلى حماية الأب القويّ، وهذه الحالة لن تكون مستمرّة ودائ
البعيد سيثبتُ العقلُ البشريُّ  تقدّمَه، وسيتمُ التخلّي عن العقائد الدينيّة، وستُترك وتُنسخ. يحسب فرويد العقلَ البشريَّ 
معادلًا للعلم، ويقول صراحةً: إنّ صوت العقل ناعمٌ ولطيف، لكنّه لن يصمتَ ما لم يجد أذنًا واعية، وبعد الكثير من 

 .24لمرات متتالية لا عدّ لها ولا حصر، سيحالفه النجاح الأخذ والردّ

إنّ تحليلات فرويد في شرحه للدين، قد تعرّضت للنقد من عددٍ كبير من المفكّرين، وقد رفض نظريّاتِه اقربُ 
 تلاميذه إليه ومنهم يونغ وآدلر. إن بعض الإشكالات الواردة في هذه التحليلات هي التالية:

للدين تفسيًرا طبيعيًّا )بناءً على النظريّة الفلسفيّة التي يعدّ اتباعُها الطبيعة المبدأ الأوّل(، أولًا( إن تفسير فرويد 
إلى الإنسان، إنّما هو تفسير مرفوض، بسبب الأساس الفلسفي الطبيعي الذي  وأيضًا على أساس النظرة الإواليّة والجبريّة

هذا الادّعاء المبني على معطيات داعمة، يثبت البحث العلميّ صِحّتَها، نجد بعد الدراسة أنّ اعتمده؛ فهو على الرَّغم من 
هذا الادّعاء لا ركيزة له. فمن ناحية يدلُّ الخلاف بين علماء النفس حول شرح التحليل النفسيّ على ارتكاز نتائجهم 

لسفة الطبيعيّة جزءًا من التجربة )القسم القابل للقياس على فرضيّاتٍ ونظريّاتٍ فلسفيّة خاصّة، ومن ناحية أخرى تأخذ الف
الواقعُ كلّه. في كلّ الأحوال، إنّ مذهب فرويد الوضعيّ غير مقبول اليوم ،ولا يمكن وللتحليل الكمّيّ(، وتعرضه على أنّه 

 .25إختصار الإنسان بأبعاده الماديَّة وحدها

 يقول يونغ في نقده لنظريّة فرويد الجنسيّة، التي هي أساس تحليله حول الدين ما يلي: (ثانيًا

العقيدة المذكورة، تبيّن جانبًا من جوانب الواقع فحسب؛ لأنّ الإنسانَ لا يخضع فقط لضغط الغريزة  "... إنّ
همّة كالغريزة الجنسيّة. في المجتمعات البدائيّة، ، أن غريزة الغِذاء ماالجنسيّة، فلديه غرائز أخرى غيرها. وفي علم الحياة مثلً

على الرّغم من دور الجنس، للغذاء مكانة أكبر، فهو أهم رغبات الإنسان البدائيّ وأقوى ميوله... هنالك مجتمعات 
ددًا تؤدّي السلطة فيها دورًا أكبر من دور الجنس. والملاحظ أنّ ع -المقصود المجتمعات المتحضّرة -أخرى قائمة أيضًا

                                                           
24

 .991-991م[، ص 9111ش ]9911ستور  . 

 .911، ص [م9111]ش 9919جان مك كواري،  . 25



10 
 

كبيًرا من التجّار والصناعيّين لديهم عجز جنسي؛ لأنّهم يصرفون معظم طاقاتهم في الأنشطة التجاريّة او الأعمال 
 .26المتعلّقة بالمرأةالإداريّة، وهم يولون هذه الأعمال أهّميّة أكبر من الأمور والقضايا 

ثةً واقعيّةً تركت في البشر آثارًا وندوبًا لا تحول ولا ثالثًا: يعتقد فرويد أنّ ذبح الأب في الغابر من الأيّام كان حاد
هّميّة، والتي تزعم أنّ الصفات تزول. بعبارة أخرى كان مؤمنًا بنظريّة لامارك المتعلّقة بالوراثة، التي تفتقد إلى القيمة والأ

هان جميع علماء الحياة تقريبًا. فضلًا المكتسبة وراثيَّة؛ في حين أنّ نظريّة التطور الداروينيّة، قد محت أفكار لامارك من اذ
عن ذلك، لا يمكن القول، بعد الاطّلاع على شواهد علم الإناسة، ودراسة الآباء الأوائل )القرود الشبيهة بالبشر(، إنّ 
القبائل البدائيّة التي كانت خاضعة لسلطة رجلٍ واحد، كانت موجودةً في زمن من الأزمان. والولائم الطوطميّة نادرة 

 .27الطوطميّةلوجود أيضًا، ولم تُلحظ إلا لدى قلّة قليلة من القبائل التي مارست الطقوس ا

لا تأثير لمصدر أو منطلقِ أيِّ عقيدة أو سنّة خاصّة في قيمتها ومدى صحّتها في صورتها الحاليّة، وتاليًا أصلُ  رابعًا:
مثلًا لا ننظر إلى علم الفلك نظرةً العديد من الفاعليّات والنشاطات يعود إلى مصادرَ ومنطلقات غير ذات أهّميّة. فنحن 

 .28هذا الأمر يتم تجاهله ونسيانه حين يتعلَّق الأمر بالدين سلبيّة لأنّه نشأ في أحضان التنجيم، لكنَّ

خامسًا: إنّ فرويد كما يقرّ هو نفسه، عاجزٌ عن إدراك حالات الانخطاف والوَجْد، والتجارِب الروحيّة 
به والعرفانيّة، في حين أنّ هذه التجارب هي بنظر الكثيرين مصدر المشاعر الدينيّة. حين ارسل فرويد نسخةً من كتا

، الذي يُنكر فيه الدين إلى "رومان رولان"، صرّح هذا الأخير أنّ فرويد لم يفهمِ المصدرَ الحقيقيَّ مستقبل أخدوعة
 .29للمشاعر الدينيّة

( مرافعتين دفاعًا عن 9191) التحليل النفسي والدينفقد قدّم في كتابه   Erick fromأمّا إريك فروم 
فرويد: أولًا: هو يعتقد أنّ فرويد بإشاعته تفسير الرؤيا وضع في متناولنا هذا التعبير المنسيّ، ودلّنا في الوقت نفسه على أنّ 

لرَّغم من لغة الأساطير الدينيّة لا تختلف بالضرورة عن لغة الرؤى التي هي تجلٍّ ذي معنى لتجربتنا الشديدة الأهّميّة. وعلى ا
أنّ تفسيَر فرويد للرؤى والأساطير وتعبيَره عنها يبدو ضيّق الأفق، لأنّه أكّد في كتابه على نحوٍ مفرط على الغرائز الجنسيّة، 
فقد وضع حجرَ اساسٍ جديدًا لفهم الرموز الدينيّة والأساطير، والقواعد اليقينيَّة والشعائر الدينيّة. إنّ هذا الاستنباط وإن 

. 30خاتمتُه عودة الدين لكنّه يرشِدنا إلى تقويم جديد للعقل وللعلم المعمّق، الذي ظهر بواسطة الدين بلغة رمزيّةلم تكن 
ثانيًا: إنّ فرويد معارض للدين باسم الأخلاق، أي انّه يختار في الواقع موقفًا يمكن أنْ نسمّيَه موقفًا دينيًّا. بعبارة أخرى، 

                                                           
26

 .1، 9، ص [م9119]ش 9919جونز،  . 

27
 .991و  991 ستور، ص . 

 .919-919 ، صيمك كوار . 28
29

 .991 ستور، ص . 

 .991 إريك فروم ص . 30



11 
 

الماورائيّة لأنّها تعيق تحقّق الأهداف  –نة الأخلاقيّة للدين، منتقدًا جوانبه اللاهوتيّة تحدّث فرويد عن جانب من الكينو
الماورائيّة تعود إلى مرحلة من مراحل التطوّر الإنسانّي كانت  -الأخلاقيّة المذكورة. وهو يرى أنّ المفاهيم اللاهوتيّة 

فرويد "معارضٌ" أو "معادٍ" للدين قولٌ مضلِّل، إلّا إنْ نحن بيَّنا أيّ  إنّضروريّة، لكنّها اليوم معيقة للتطوّر. لذا فإنّ القول 
 .31جانب من جوانب الدين يؤيّد، وأيَّ جانبٍ يُعارض

المقصودة لفرويد مقبول إلى حدٍّ  على الرّغم من أنّ الكلام الأول الذي قاله فروم دفاعًا عن النتائج الإيجابيّة غير
 الحسبان مساعي يونغ في  تبسيط تفسير الرؤى وتعبيرها، وشرح لغة الأساطير الرمزيّة، ما، لا سيّما إنْ نحن أخذنا في

من شأنه، وتجاهلِ أبعادِه الشعوريّة والعرفانيّة مقولة فروم الثانية مرفوضة كلّيًّا، فهي أولًا نوعٌ من تحجيم الدين والحطّ 
، حتى أنَّ دون كيوبت 33خلاقيّة ومروّجًا لها أمرٌ انتُقِد بشدّةعن القيم الأا ، وثانيًا، أن نعدّ فرويد مدافع32ًوالإيمانيّة

Don Cupit  يعتقد "أنَّ الهيكليّة العامّة لبحوث فرويد هي رفض مفهوم الاستقامة، فهو ينفي وجود أيّ مساهمة قيّمة
 .34الفكريّ ضحلٌ لا يُعتدّ به للدين في النموّ الروحي )وضمنًا الأخلاق(؛ لأنَّ النموَّ الروحيَّ في الكِبَر تبعًا لنظامه

( فيلسوف الدين الشهير، أنّ انتشار تفسير فرويد للدين أحد أسباب إنكار J. Hickأخيًرا يرى جان هيك ) 
وجود الله )لدى غير المؤمنين(، ويتوصل هيك من خلال نقده ودراسته لآراء فرويد إلى انطباع إيجابيٍّ يمكن الاستفادة منه 

فرويد عن الدين بمجمله تصوّرٌ ذهنيٌّ  في مباحث علم النفس عن المعتقدات الدينيّة، يقول: "...على الرّغم من أنّ تصوّر
بامتياز، وسيكون على الأرجح الجانب الأقصر حياةً من جوانب تفكيره، فقد لقيت نظرتُه الإجماليّة إلى موضوع الإيمان 

دين على انّه نوعُ من "الدعم الروحي" ويتضمّن شكلَا من أشكال الأفكار المتخيّلة، تأييدًا من عدد كبير من النقاد المؤيّ
للدين وغير المؤيّدين له، الذين يرون أنَّ هذا النوع من التفكير يمكن أنْ يُطلق على أيِّ أمرٍ يسميه عامّةُ الناس "الدين". 
فالدين التجريبي، العملي )المظهر الخارجي للدين( تركيب غريبٌ من العناصر، ومن دون شكّ للرغبات دورٌ في إدخال 

مٌّ في أذهان الكثيرين من المؤمنين به. لعلَّ أكثر تفسير كلاميّ )لاهوتيٍّ( لافت في وجهة التمنيّات ضمنه، وهو عاملٌ مه
نظر فرويد، هو أنّه على الأرجح قد أماطَ اللثام في بحثه حول صورة الأب عن الأواليّة نفسها التي خلقها ذلك الإلَه 

المسيحيّة شبيهة بعلاقة  –ولاده بحسب تعاليم السنن اليهوديّة لصورة الألوهيّة في أذهان البشر؛ لأنَّ علاقة الأبِ البشريِّ بأ
أنّ الطفلَ يُعدُّ الَله أباه السماويَّ، ويتعرّفه من خلال تجرِبة تبعيّته المطلقة له، الله بالبشر؛ بناءً عليه ليس عجيبًا ولا مستغربًا 
 .35والتجربة الفائقة للحبّ، ورعاية العائلة وتربيتها

                                                           
 . 91 إريك فروم، ص . 31
 

 .911 -919ص  كواري،مك  . 32
33

 آنيذك ترجمة كريمي.هاسن جي ـ ل أفول إمبراطوريّة فرويدراجع في هذا الصدد  . 

34
 .11[م، ص 9111]ش 9911، بحر الإيمان . 

 .99ص [، م9119]ش 9919، فلسفة الدين . 35



12 
 

   ((Carl Gustar yong 1961 – 1875ونغ ب(كارل غوستاري 
    سيرته وآثاره: 

يونغ ابن قسّيس سويسريِّ كاثوليكيِّ المذهب، وقف حياته على خدمة الكنيسة. وكان من بين أقارب يونغ أيضًا 
وّل الأمر علم النفس. في أ االفلسفة وعلم الآثار والخيمياء، وأخيًر اثمانيةٌ من الرهبان الكاثوليك . قضى عمره دارسً

الذكريات واستقلَّ عنه. وصف يونغ معالَم شخصيّته وأفكارَه وتجاربه في كتابه: أُعجب بفرويد وأيّدَ آراءه، لكنّه عاد 
يروي فيه تجاربه الروحيّة والدينيّة،  الذي mémoires, dreams, reflections  (9119)  الأفكارووالرؤى 

عن إيمانه بأنّ الأمور مقدّرة، وعن معرفته بأفكار   ، وتحدّثظاهر وباطن صيّته ذات وجهين:وأنّه حامل أسرارٍ ، وشخ
م، كتب إلى راهب  شاب: "كما تدور الكواكب 9119 . في العام36وشوبنهاوركانط الفلسفيَّة، وأفكار نيتشه  

أننّي إنْ أبديت جميعُها حول الشمس، تدور أفكاري كلّها حول الله، وتنجذب إليه، على نحو لا يمكن مقاومته. أشعر 
عظيمًا"... ومرّة قال في آونة ثورته على الكنيسة: "أدركت  تجاه هذه القوّة أيَّ نوعٍ  من المقاومة، أكون قد ارتكبت إثًما

من أنّ يونغ كان  على الرّغم .37أقلّ التجارب حاجة إلى الواسطة" –على الأقلّ بالنسبة إلّي  –في ذلك الحين أنّ الله 
 التعاليم الدينيّة المسيحيّة نظرةَ شكٍّ وتردّد، كان شكّه مقترنًا دائمًا بالإيمان بالله، يقول: "في أحدِ الأيام دائمًا ينظر إلى

، التي طفيّةكنت أتصفّح كتاب التعاليم الدينيّة، يحدوني الأملُ بانْ أجِدَ في ثناياه شيئًا عن عيسى المسيح غيَر العبارات العا
لفت انتباهي: الوحدة في  ، فوجدت فيه ماالتثليثوصلت إلى مبحث  بالقدرِ نفسِه إلى الجاذبيّة.لا تُدركُ عادةً، وتفتقد 

التثليث. هذه المسألة جذبتني لما فيها من تناقض. وانتظرت بشوق الوصول إلى هذا الدرس. لكن حين وصلنا قال أبي: 
ني أفهم في الواقع منه شيئًا. قدّرتُ صدقَ أبي، لكنّنا نفسي لم أنّني الآن وصلنا إلى التثليث، لكن يجب أن نتجاوزه، لأ

شعرت في قرارة نفسي باليأس، وقلت في نفسي، طالما أنّهم لا يعرفون شيئًا عن هذه القضيّة، ولا يفكّرون فيها، فكيف 
أن أؤمن من يمكنني إذًا أنْ أتحدّث عن سرّي؟... على الرغم من الملل الذي كان ينتابني، جاهدْتُ نفسي قدر المستطاع 

دون إدراك، وحضّرت نفسي لطقوس العشاء الربّانّي، الذي عقدتُ عليه أملي الأخير. في اثناء إحياء المراسم، وحين 
وكما كنتُ أتوقّع لم أستطعِمْ به؛ ورشفةُ الخمر التي قاربت شفتيَّ كانت رقيقة،  ،ل الدور إلّي فجأةً، تناولت خبزيوص

ر أنّها لم تكن شهيَّةً، ثم بدأ دور الدعاء الختاميّ، وبعده خرج الناس، وسيماهم خاليةٌ أقرب إلى الحموضة، وخلاصة الأم
من علائم الحزن أو الفرح، وكأنّهم يقولون "حسنًا انتهى الأمر"... طيلة الأيّام التي تلت باتَ معلومًا بالنسبة إلّي أنّ أيّ 

، منتظرًا أن يحدثَ أمرٌ ما لا أعرف كنهَه، لكنَّ شيئًا لم حدث لن يقع. فأنا كنت قد وصلت إلى آخر المراسم الدينيّة
، على الاقلّ في نظري، دليلٌ على وجود الله... منذ تلك اللحظة لم يعد بإمكاني  يحدث... إنّما كان في هذه الطقوس

يوم أجد من غير . كنت يومًا بعد 38يفوق الوصفالمساهمة في الإيمان الَجماعيّ، لكنّني رأيتُ نفسي جزءًا من شئٍّ 
                                                                                                                                                                             

 
36

 .99-9، ترجمته پروين فرامرزى، ص [م9119]ش 9911 ،الرؤى والأفكارو الذكريات . 

37
 .91، 99م.س، ص يونغ،  . 

38
 .11-11ص  ،والأفكار الرؤىوالذكريات  . 



13 
 

الممكن أنْ تعتورَني حالةٌ إيجابيّة بالنسبة إلى عيسى المسيح، مع ذلك أتذكّر أنّ تصّور الله جذبني مذ كنت في الحادية 
 .39عشرة، وبدأت أناجيه، وهذا الأمر أسعدني، فليس في هذه العبادة أيّ تناقض

وقدره: منذ البداية كنت احسّ يدَ الأقدار. كأنَّ كان يونغ يشعر بوجود الله في حياته، وانّه خاضع لقضاء الله 
نما الَقدَرَ هو الذي عيَّن مهمّتي في الحياة، وأنّ عليَّ إنجازَها. كان ذلك يمنحني أمانًا داخليًّا، لم أستطع إثباتَه أبدًا لنفسي، إ

حدٍ كان بإمكانه أن يصرفَني هو الذي أثبت لي نفسَه. لست "أنا" من يقرّر، إنّه "هو" الذي يفرض عليّ ذلك. ما من أ
عن الإعتقاد أنّ من المفروض عليَّ أن أعمل بإرادة الله لا بإرادتي، وهذا ما كان يمنحني القوّةَ لأكملَ طريقي. غالبًا ما 

حيث لا أكون  "هناك" كنت أحسّ أنّني في المواضيع الحاسمة لست بين البشر، وإنّما أنا وحيدٌ مع الله. حين أكون
 هوالذي كان قبل ولادتي،  هوارج الزمان أكون، ابنَ القرون والعصور، يكون هو الذي كان ويكون. وحيدًا، خ

شكّلت أعمق تجاربي، فمن ناحية صراع  عنيف، ومن  الآخر"الموجود دائمًا وأبدًا، كان هناك. هذه الحوارات مع ذلك "
ست الكتب الفلسفيّة وفرضيّات الفلاسفة الخياليّة عن ناحية أخرى وَجْدٌ وشغفٌ سامِيَين... على حين غرّة ) بعد أنْ در

. كان لهذا الإيمان 40المحتاجةِ إلى وسيطالله( أدركت أنّ الله، على الاقلّ بالنسبة إلّي، أحدُ أكثر التجارب الموثوقة  غير 
جراء مقابلةٍ الذي كان قد ذهب إلى بيت يونغ لإ  Miguel Serranoسيرانو  والمعتقد ظهورٌ خارجيّ: يقول  ميغيل

 .41معه، إنّه رأى هذه العبارة تعلو مدخل منزله: "سواءٌ قرأتَ أو لم تقرأ فالله حاضر"

من ميزات يونغ اللافتة، وربّما الفريدة من نوعها، لدى علماء النفس البارزين، معرفتُه الجيّدة نسبيًّا بنصوص 
في أثناء شرحه لسورة الكهف،  42أربع صور مثاليّةفي كتابه  الأديان المختلفة، لا سيّما القرآن الكريم. فعلى سبيل المثال

يرى أن القصص المختلفة في هذه السورة، إنّما هي تعبيٌر رمزيٌّ عن الصورة المثاليّة لولادة الإنسان "ولادةً جديدة". وفي 
مطّلع على القرآن الكريم. لقد عدّوني مؤمنًا بالقرآن، لأنهم وجدوا أنّني أثناء كلامه على رحلته إلى كينيا يقول: "لقد 

 .43كنت في نظرهم من أتباع محمّد )ص( سرًّا

خلّف يونغ كتبًا ومقالاتٍ عديدة ومتنوّعة في علم النفس والخيمياء والدين، وقد بلغ مجموعُ آثاره باللغة  
علم النفس هذا المجال:  ربَّما تحدّث عن الدين أكثر من أيِّ موضوع آخر، وأهم آثاره في. 44الإنجليزيّة عشرين مجلّدًا

( تطرّق فيه إلى 9119) paracelsica باراسلسيكا، psychology and religion (1938) 45نوالدي
                                                           

39
 .11 م.ن، ص . 

 .19و  11 ص م.ن، . 40
41

 .911، ترجمه بالفارسيّة سيروسى شميسا، ص مع يونغ وهيسّه . 

 .919 -91، ص ىروين فرامرزپترجمته بالفارسيّة ، أربع صور مثاليّةيونغ،  . 42
 .919 ص الذكريات والرؤى والأفكار، . 43
44

 .999 ، ص911، إليان، معارف الديندائرة  . 

45
 ترجمه بالفارسيّة فؤاد روحاني. . 



14 
 

جواب (؛ 9111)   46psychology and alchemyعلم النفس والخيمياءوعلم النفس؛ العَلاقات بين الدين 
 48الولادة الروحيّة الجديدة، الروح، والمخادعأربعة نماذج مثاليّة، الأم، (؛ 9119) answer to job 47أيّوب

(four Archetypes, mother, rebirth, spirit, Trickster؛ و)49نإيو  aion (9119) تطرّق  فيه ،
المعالجة بالتحليل الأخرى ومنها:  في آثاره 50سلدراسة شخصيّة السيّد المسيح عليه السلام بمنظار علم النف

 إشارات إلى موضوع الدين ومكانة علم نفس الدين بالنسبة إلى الإنسان.psycho analyses (9111 )النفسيّ

 علم نفس الدين بمنظار يونغ 

على الرّغم من أنّ نظريّة يونغ مسبوقةٌ بنظريّة علم نفس الدين لدى فرويد واللاوعي، لم تبقَ محصورةً في حدود 
الإبيستيمولوجيّة والمنهجيّة. هو يتبنّى نظريّة اللاوعي الجمعيّ، لكنّه لا يعدّ التأمّلات النفسانيّة، وإنّما تتخلّلها النظريات 

لى التجربة الدينيّة محصورةً في نطاق العقل المجرّد أو نطاق العلوم التجريبيّة. إنّ نظريّة يونغ المتعلّقة بالدين، نظريّة تعدّديّة إ
اق او موضع يظهر فيه الخلاف بين يونغ و فرويد، أكثر وضوحًا جوهريّة المحور. ما من نطرمزيّة، و-حدٍّ ما، اسطوريّة

ان كلّها قيمةً حقيقيّة. منه في رؤية كلٍّ منهما إلى الدين. لقد رفض يونغ إلحاد فرويد الحاسم، وهو في الواقع يولي الأدي
 يرى فرويد أنّ الدين ظاهرةٌ مرضيَّة، يراه يونغ ظاهرة شافية. وفي حين

في أوّل الأمر شبيهةً بآراء فرويد، وكان يُعدّ العقائدَ الدينيَّة إزاحةً وإسقاطًا لصور الوالدين.  كانت أفكارُ يونغ 
، تغيّرت تصوّراته هذه كلُّها. ففي نظره الدين colleclive unconsciousلكنْ حين اكتشفَ اللاوعيَ الَجمَعيّ 

وهو يرى كذلك أنّ الدين غيُر مرتكز على المسائل  ليس عُصابًا وإنّما هو حاجةٌ لنموّ شخصيّة الإنسان وتساميها؛
ويرى كذلك أنّ تصوّرَ الإنسان لله غيُر مبنيٍّ على صورة والده، وإنّما على  الجنسيّة، لأنّ الليبيدو أوسع من ذلك بكثير.

أنّ التجارِب  ( العامِّ للأب. وعلى العكس من فرويد يُدافع يونغ عن الدين، ويعتقد Arche typeالأنموذج المثالّي )
الدينيّة،هي بمعنى من المعاني واقعيّة، والدين ضروريٌّ للمجتمع. إنَّ الإكتشاف الأساسيَّ ليونغ، فكرتهُ القائلة إنّ من 
الممكن مشاهدة الموضوعات الخاصّة والمشتركة في أحلام المرضى، في عدد من الأديان والأساطير العالميّة وفي علم 

تتضمّن غالبًا لحظات ملكوتيّة، تثيُر لدى الفرد الإحساس بالقدسيّة، ولحظاتُ الرؤيا هذه طريقٌ  الخيمياء. فالرؤى بنظره
لديهم أفكار ورؤى غير متأتيّة من تجاربهم العاديّة والمألوفة. كان النهجُ الذي  إلى اللاوعي، وفي رأيه أنّ بعض مرضاه

بالنسبة إليه  .51ت التاريخيّة، وكذلك دراسة الأديان والأساطيراعتمده هو دراسة رؤى المرضى و الرؤى الواردة في الروايا
                                                           

46
 .ىروين فرامرزپبالفارسيّة  تهترجم . 

47
 بالفارسيّة فؤاد روحاني. هترجم . 

48
 .ىروين فرامرزپبالفارسيّة  تهترجم . 

 .9199: ستور، 11 . 49
50

                  .911، ص Argyle ،9111آرغيل     . 

51
  .911م.ن، ص  . 



15 
 

يتضمن الذكريات المتقهقرة المكبوتة التي اتخذ بعضُها شكلَ العقدة،  -كالوعي الفرديّ لدى فرويد -الوعيُ الفرديُّ 
ا يونغ مصدر النضج  وأجزاءً مستقلّةً ومنفصلةً عن الشخصيّة، وهذه الأجزاء التي عدّها فرويد مصدرَ العُصاب، يحسبه

. يرى يونغ أنّ اللاوعيَ الَجمَعيّ م(9199ختبار تداعي كلمات الله )ومنبع النموّ الجديد، وقد لجأ إلى تقويمها من خلال ا
كامنٌ تحت اللاوعي الفرديّ، والمعلوماتُ الناجمة عن اللاوعي الَجمَعيّ، تختلف عن المعلومات الناجمة عن اللاوعي 

مكن ان تكون المعلومات الناجمة عن اللاوعي الجمعيّ أكثر تبصّرًا، وتكون متضمّنةً لقوّة ونفوذٍ  الفرديّ؛ ومن الم
قدسيّين، وتبدو كأنّها مُحصّلةٌ من خارج الفرد، وتتمتّع بقوّة عاطفيّة. يتضمّن اللاوعيُ الَجمَعيّ الصورَ الأزليّة الأوّليّة 

( هي الاستعداد والميل Archestypesهذه النماذج المثاليّة ) .بشريّع ال،التي توافرت كالغرائز منذ ما قبل تاريخ النو
ُـثُلإنّها تشبه ا، على النحو الذي فعله الأجداد .الم الخارجيّ، وردّة الفعل تجاههلتجر يب الع طونيّة أو مقالات الأفلا  لم
والرموز ،وتُستمدّ من الثقافة والتجربة ، وإنّما تُعرف من خلال النماذج ولا يمكن تعرّفها مباشرةً ،كانط الأوليّة

الشخصيّتين . إنّها أشكال مجرّدة تجعلنا مهيَّئين للاعتقاد ببعض الأفكار، والرؤى والأوهام، والمعتقدات الدينيّة، 
الفرد،  لأبِ اما ليس رمزًوالأسطوريّة، والشموليّة، وحين ذلك تتشكّل مؤثراتُها الثقافيّة والفرديّة . الأب أنموذج ورمز إنّ

 .52متنوّعةرمزٌ لحقيقة كلّيّةٍ هي مصدر القوى السحريّة، ويمكن أن تكون أنموذجًا ورمزًا بأساليب  وبل ه

يعتقد يونغ أنّ اللاوعي هو السبيل الوحيد لمعرفة الدين بالنسبة إلى الإنسان المعاصر : ربّما لا سبيل أمامنا لإدراك 
تجمّدت على مدار الزمان والتاريخ، وأسعى لأن  لنفس، لذا، أنا آخذ الأفكار التيالقضايا الدينيّة اليوم، سوى طريق علم ا

أذوّبَها وأعيدها إلى حالتها المائيّة، وأصبّها في قوالب التجارِب المباشرة. وهذا العمل صعبٌ من دون شك، لأنّنا نريد أن 
للصوَرِ المثاليّة النفسانيّة، و دراسة الرموز الطبيعيّة اللاواعية، نوجِد ارتباطًا واتصالًا بين المعتقدات الدينيّة والتجربة المباشرة 

الحياة الروحيّة للأنموذج المثالّي التي تظهر على شكل رموز في الرؤى، غير مرتبطة  توفّر لنا الموادّ الأوّلية لهذا العمل... إنّ
 .53بزمان معيّن؛ على العكس من الحياة الفرديّة أسيرة الزمان

بين البيئة المحيطة بهم. كانوا يعيشون حالةً يسمّيها "لويس برول" البشر البدائيوّن يفصلون بين ذواتهم ولم يكن 
المشاركة العر فانيّة، بمعنى أنّ كلَّ ما يحصل في الداخل، يحدث في الخارج. لذا فالاسطورة تعبير عمّا هو آخذ في 

لع الشمس، ثم تطوي السماء بأكملها، وفي المساء تفقد الحدوث، تعكس ما يحدث في الداخل، وتصفه بمقدار ما تط
تجلّيها...حين يفقد الانسان موهبة صناعة الأسطورة، ينقطع اتصاله بقوى وجوده الخلّاقة. فالدين، والشعر، وتقاليد 

لها شخصيّة الأنموذج الأجداد، وأساطير الحوريّات والجنّ كلّها مرتبطة بهذه الموهبة، إن الهيكليّة  الأساسيّة لكلّ الأديان، 

                                                           
     .999 ، ص[م9119]ش  9911يونغ،   . 52
             .91م.ن، ص.  53



16 
 

في تشكيل القضايا. لكنّ مساهمة الوعي في الشعائر الدينيّة البدائيّة  أقل بكثير ما كالأساطير يؤدّي الوعي دورًا المثالّي. إنّ
 .54منها في الشعائر الدينيّة  الأرقى والأكثر تطوّرا وانتشارً

َـرَا: يبدو أنّ اللاوعي مَعيّ أمرًا وراثيًّ، لا يعدّ اللاوعيّ الج55إنّ يونغ، على العكس من بعض النّقاد ضيّ طوى الم
لكنّ مثل هذه السيطرة لا يمكن أن تكون  خطّ المسار الفكري الذي ظهر مرّات ومرّات خلال الألفي سنة المنصرمَيْن.

د من هذه الفرضيّة في حال افترضنا أنّ هنالك حالةَ لاوعيٍ موجودة كعامل ومحرّك قبليٍّ ومورث. أنا لا أقص إلّاموجودةً 
فحسب، بل مستحيل؛ إنّما فرضيّتي المتعلّقة  انّ إثبات مثل هذا الأمر ليس صعبًأنّ التصورات تنتقل من طريق الوراثة؛ لأ

أنا أو المتشابهة مرّات عديدة. هذه الإمكانيّة  ،ابهذه الميزة الوراثيّة أن هنالك أساسًا إمكانيّةَ أنْ تظهرَ الأفكار المتماثلة كلّيًّ
ة الروحيّة، ح سّمة خاصّة أو شرط أساسي للبني(، لذا المقصود من هذا المصطلArche type) سّميتها الأنموذج المثالّي

  56.مرتبط على نحوٍ ما بالدماغ

، وتظهر من خلال الرؤى: الأسد، والذهب، والملك ترمز إلى ثاليّة بنظر يونغ هي حيِّز الدينإن النماذج الم
يل على قوّة الحياة والصِحّة. والشمس في بعض الأديان البدائيّة معبودةٌ يُتعبّد لها، ونحن بإمكاننا ، والشمس دلالشمس

مشاهدة سبب كون الشمس موضوعَ أنموذج مثالّي )القدرة والطاقة الماورائيّة، الشروق والغروب يوميًّا وفصليًّا، الحياة 
مبدأ العناية والمحبّة الأموميّتين، والَحمْل، وتجدّد الحياة. لكنْ أيضا بمعنى  بمعنىالأم والموت، والسير الليلي إلى دنيا الروح(. 

والبتول بأشكال مختلفة؛ أنموذج الإلهة ربّة النوع،  اورمزً ادنيا الأموات التحتيّة ودركهم الأسفل. وألأم عُدّت أنموذجً
 .غائرأو البئر وجانبها الشرير بمائها العميق ال ،العفيفة، والبحر، والليل

. وهو رمز الفهم، اشبيه بالأم، إنما توجد نماذج مثاليّة مذكّرة غير الأب، كالرجل العجوز العاقل أيضً لأبا
 الراهب، أو الأستاذ وغيرهما... اوالمعنى والصفات الأخلاقية، ومن مصاديقه أيضً

رمز ينابيع الحياة، والنضج، والتفتّح الذاتّي، وكذلك الموهبة الكامنة لنضج يفوق المعتاد. نماذج الطفل هي:  الطفل
 القرد والجواهر والكرة الذهبيّة.

والأشياء الثمينة الأخرى في بئر تحرسها الأفعى أو التنّين ترمز إلى الكنز، والكنز في الواقع هو نفسه التفتّح  الجواهر
 أو الاصلاح، أو اكتشاف الذات.  الذاتّي،

 .يّة وسموّهاخصذج المثالي للكمال، ولانسجام الشرمز الله والأنمو النفس

                                                           
      .911، ص [م9111]ش 9919، جان مك كواري.  54
                     .911.س، ص يونغ، م  . 55
      .911 ، ص9111آرغيل،  .  56



17 
 

الدين حالة خاصّة بروح الإنسان، ويمكن أنْ نعرّفها على النحو التالي: حالة رعاية ومراقبة وتذكّر واهتمام دقيق  
ح، و شياطين، وآلهة، و رواأالقوّة القاهرة"، ويجسّدونها على شكل ببعض العوامل المؤثّرة التي يُطلق عليها البشر اسم "

نسان، من خلال تجربته، بعوامل، يجدها قادرة و غير ذلك. يصطدم الإاذج مثاليّة، و الكمال الأعلى ونمقوانين، و
 عبادتها خضضوع، معنى، فيرغب فيمساعدة فيحسب الانتباه لها أمرًا ضروريًّا، أو يجدها كبيرة جدًّا و جميلة، و ذات 

ليزيّة حين يُراد القول إنّ الشخص يحبّ شيئًا ما أو عملًا ما من صميم نجيحبّها. لقد سّمى هذه العوامل بأسماء عديدة. بالإو
ى أثر إدراك كيفيّتها قلبه، يُقال إنّه يحبّهُ حبًّا دينيًّا... مصطلح الدين، تعريف لحالة وجدانيّة خاصّة، لحقها التغيير عل

والنورانيّة، ومن ناحية اخرى على ة على الشعور بالحالة القدسيّة النورانيّة... إنّ أيّ سلوك يُعتمد من ناحيدسيّة والق
  .57نسانالإيمان، أي الإخلاص و الثقة  بتاثير العوامل القدسيّة والنورانيّة والتغييريّة المؤثّرة في وجدان الإ

النحو التالي: "إنّ الدين هو العَلاقة التي تربط  الدين والله علىفي مكان آخر من الكتاب نفسه يعرّف يونغ 
يمكن أن  ام سلبيّةً على حدٍّ سواء. و هذه العلاقة أيضًأ" الأعلى و الأقوى، إيجابيّةً كانت  value"القيمة ـ الإنسان ب

كقيمة، أي أنّها ذلك العامل الرُّوحيُّ  تكون متعمَّدة أو غير مُتعمَّدة؛ بمعنى أنّ الإنسان يمكنه أن يؤمن بها على نحوٍ واعٍ
الفائقُ القدرة، المسيطر عليه بصورة لاواعية. تلك الحقيقة النفسانيّة التي تمارس السلطة الأقوى في وجود الإنسان، اسُمها 

الأشدّ تأثيًرا في روحية و .. إنّ الله هو الفاعلُ الأقوىاسمُ الله. االله؛ لأنَّ العامل الروحيَّ الأقوى هو الذي يُطلق عليه دائمً
أو هذا الخوف أو هذا الانقياد  الأشدّ تأثيًرا في روحيّة الفرد، من مستلزماته هذا الإيمانالفاعلُ الأقوى ونسان. والإ

، وهذا الفاعل يتخذ لنفسه اللهالبشر. إنّ كلَّ فاعلٍ قاهر لا يمكن تجنّبه هو بهذا المعنى خلاص الذي يتوقعه الله من والإ
خلاقيًّا بحرّيّة، أن يقيم لمواجهة هذه الظاهرة الطبيعيّة سدًّا أصورةً مطلقة، إلّا إن استطاع الإنسان من خلال اتخاذه قرارًا 

حي"؛ لأن الذي منيعًا. إذا كان هذا المتراس الآمن الروحيُّ مؤثِّرًا بالمطلق، يمكننا حينئذ أنْ نسمّيَه "الله وبالأخص "الله الرو
 .58أوجده قرارٌ أخلاقيٌّ حرٌّ نابعٌ من ذهن البشر"

يعني أنَ البشر يصنعون لأنفسهم إلًها، إنما المقصود نوع من حريّة الخيار: "... إنّ القوى والطاقات  هذا لا 
نا محدودة في  أنّنا القادرة حاضرةٌ دائمًا في وجودنا، ونحن ليس بمقدورنا، ولا مفروض علينا أنْ نوجدها. إنٍَّ قدراتِ

ختيارُنا انستطيع  أن نختارَ من نخدمه ، لنتمكَّنَ من خلال خدمتنا له أنْ نحميَ أنفسنا من سلطة ذلك الآخر، الذي لم يقع 
 .59عليه. إنّ الإنسان لا يخلَق الله وإنّما يختاره"

اجة إلى القوانين الأسطوريّة المتعلّقة يرى يونغ أنّ الله هو الذي يهبُ روحَ الإنسان معنى الحياة "حين تُلبَّى الح
بالدنيا، ستتولَّد لدينا عقيدة تستأثر بكياننا كلّه، نابعةً من التعاون بين الوعي واللاوعي. فقدان المعنى، يسلب الحياة 

                                                           
57

                  .9و 1م، ص 9119 ،يونغ . 

58
     .911، 919 يونغ، م.ن، ص . 

 .911. يونغ، م.ن، ص  59



18 
 

علم ، وربّما كلّ الأمور، وما من الأمورغناها، وهو من هذه الناحية مرادفٌ للمرض. إنّ المعنى يستوعب الكثير من 
ه الذي يحيا في الإنسان. لسنا نحن من يُبدع الأسطورة، إنّها هي التي سطورةُ إلهامٌ من الإلٰيمكن أن يحلّ محل الأسطورة. الأ

 .60"تخاطبُنا بصفتها كلامًا يوجّهه الله إلينا

: "إذا قلنا إنّ الَله هو يصرّح يونغ كذلك أنّ الأنموذجَ المثاليَّ لله هو غيُر وجوده الماورائيّ، إنّما طريقٌ لتجرِبته
أنموذجٌ مثاليٌّ، لا نكون قد قلنا شيئًا عن طبيعته الحقيقيّة،  بل  ما نفهمه هو أنّ الله في ذلك الجزء من روحنا الذي هو 

ما قديٌم بالنسبة إلى وعينا، وكانت له مكانة من قبل، ولذا لا يمكن حسبانه اختراعًا واعيًا. نحن لا نستبعده ولا نُلغيه، وإنّ
نقرّبه من إمكانيّة أن يصبح تجربةً. هذا الوضع ليس بغير ذي أهّميّة؛ لأنّ ما لا يقبل التجربة يسهُل الظنّ أنّه غير موجود. 
هذا الظن مقبول، فما اصطُلِح عليه أنّ المؤمنين بالله، في سعيهم لتجديد وعيهم البدائيّ، لا يرون سوى معرفةِ الله؛ وإن لم 

 .61سوى ما لم يقدّره الله أمرٌ واقعٌ روحيٌّ مثله مثل اللاوعي" يء، يرون العرفان، أي أنّ كلّ شيَرَوا معرفة الله

من تعابير يونغ الأخرى في تفسير الدين أنّه اتصالٌ باللامتناهي يخلّص الإنسان من القيود ومن التفاهات 
ن نحاذرَ من أن يتحكَّم بنا التعلّق أننا والترّهات: "فقط إن علمنا أنّ اللامتناهي هو موضوعان مهمّان فحسب، يمك

 بالتفاهات وأنواع  الأهداف التي ليس لها قيمة ولا أهّميّة حقيقيّة.

إن نحن أدركنا وشعرنا أنّ لنا هنا وفي هذه الحياة صلةً باللامتناهي، ستتغيّر ميولُنا وأحوالُنا. في التحليل النهائيّ، 
لأنفسنا الجوهر، وإنْ فقدناه تُصبح الحياة تافهة. أما في علاقتنا بالآخرين  إنْ نحن حَسبنا حسابًا لذاك السبب نضمن

"هُنا" و "الآن" مّما ولّد ـ ساسيّة هي أنّ جوهرًا لا حدّ له يتجلى في هذه العلاقة... إنّ عصرنا يتّكئ على الفالمسالة الأ
الأخلاق الشيطانيّةَ لدى الإنسان ودنياه. إنّ ظاهرة المستبدّين وكلّ ما خلّفوه من مآسٍ، مصدرُها الحقيقيّ أنّ الإنسان 
بسبب قِصَر نظر المتنوّرين قد حُرِمَ من التسامي. لقد أصبح مثلَهم ضحيّةَ اللاوعي؛ لكنّ واجبَ الإنسان هو في النقطة 

 .62تفور منهابلة: الاطلاع على محتويات اللاوعي التي المق

إنّ أهمَّ ما فعله يونغ هو شقّ مجرى إلى علم الخيمياء، كحلقة وصلٍ بين علم النفس والدين. فقد اطّلع من  
، على التشابه بين صور علم الخيمياء والنماذج المثاليّة الدينيّة التي تظهر خلال قراءته لعددٍ من الكتب في علم الخيمياء

( أنْ أبحثَ الطبيعةَ 9119) الباراسيلسيكاغالبًا في الرؤى من خلال اللاوعي: "لقد تمكّنت في نهاية الأمر من خلال 
ور فلسفة الدين، وقد أنجزتُ هذا الأمر الخيميائية للعلاقة بين الدين وعلم النفس، او بعبارة أخرى الخيمياء كصورة من ص

م(. أنا لا أفتح الباب أمام الدعوة المسيحيّة فحسب، وإنّما أعدّها أهمَّ مسألةٍ 9111) علم النفس والخيمياءفي كتاب 
صر من بالنسبةِ إلى الإنسانِ الغربّي. في كلِّ الأحوال يجب النظر إلى هذه الدعوة بمنظار جديدٍ ملائم لما أحدثه روحُ الع

                                                           
60

 .919ص ،والرؤى والأفكار الذكريات ،يونغ . 

61
                               .911ص  م.ن، ،يونغ . 

62
                         .999، ص نم.يونغ،  . 



19 
 

بين علم النفس التحليليّ والمسيحيّة بطرح قضيّة المسيح كشخصيّة من  ...لقد توّجتُ مسعاي لإيجاد صلةمتغيّرات". 
تمكّنت من الدلالة على الشبه بين شخصيّة المسيح والأنموذج  علم النفس والخيمياءوجهة نظر علم النفس. في كتاب 

.. لقد حمل عيسى المسيح ابن النجار البشارة، فصار مخلّص . lapisاص بهم المثالي الأساسي للخيميائيين أي الحجر الخ
ون على نحو أكثر جدِّيّة أنّ الهدف من عملهم، ليس تحويل المعادن الرخيصة إلى ذهب، بل العالم... لقد أدرك الخيميائيّ

منصبًّا، على القيم الروحيّة،  (. بعبارة أخرى، كان اهتمامُهمب العاديّ )الذهب الفلسفيّالحصول على ذهب غير الذه
 .63ومسألة التغيّرات النفسانيّة

يرى يونغ ارتباطًا وثيقًا بين الإيمان والطقوس الدينيّة، ويعدّ وجود الحالة القدسيّة والمعنويّة في المناسك والطقوس  
هي حالة تُصيب الإنسان، من دونِ أنْ يكون هيّة: "إنّ الحالة القدسيّة والنورانيّة أيًّا كان سببُها، مسبوقًا بالإيمان بعلّة إلٰ

لإرادته مداخلة فيها. في كلّ الأحوال، إنّ هذه الحالة التي يستغرق فيها الفرد، هي بحسب التعاليم الدينيّة، والإجماع 
إنّ  كذلك على الإعتقاد أنها ظهرت في كلّ الأمكنة وفي كلّ العصور، يجب أنْ تُنسب إلى علَّة خارجةٍ عن وجود الفرد.

ي إلى إحداث يُرى بالعين، وإمّا أثرُ وجودٍ حاضرٍ إنما غير مرئي، يؤدّيء الحالة القدسيّة والنورانيّة هي إمّا خاصّيّة ش
الكثير من العادات والطقوس والمناسك الدينيّة، تُمارَس بهدف الحصول على أثر الحالة  تغييرات معيّنة في الوجدان... إنّ

ملٍ إراديٍّ، أي بواسطة بعض أعمال السحر، والأدعية والأوراد والأضاحي، والأذكار، وسائر القدسيّة والنورانيّة بع
 .64وموضوعيّهيّة، لها وجودٌ خارجيّ تمارين اليوغا والرياضات، لكنّ هذه التمارين متكئةٌ ومسبوقةٌ بالإيمان بعلّةٍ إلٰ

مراض سان الداخليّة، وهو الذي يقي من الأفي النهاية يرى يونغ أنّ نتيجة التديُّن، هي التئام جروح الإن 
النفسيّة، وبواسطته تتمُّ معالجة أنواع الأذى الروحي والنفسي: " من بين جميع المرضى الذين عاينتهم، والذين هم في 

الأخيرة .... لم تكن مشكلة أيٍّ منهم في اللحظة  النصف الثاني من عمرهم أي بعد الثلاثين أو الخامسة والثلاثين تقريبًا،
سوى مشكلة إيجاد نظرة دينيّة إلى الحياة. يمكن القول بثقة، أنهم جميعًا يشعرون بالمرض لأنّهم قد فقدوا الشئَ الذي 

 . 65رؤيته الدينيّةا بعد أنْ استعاد تقدّمه الأديان الحيّة في أي عصر لأتباعها. ولم يتوصّل أيٌّ منهم إلى الشفاء الحقيقيّ إلّ

 في علم نفس الدين بالنقاط التالية:تتلخّص آراء يونغ 

اللاوعي الَجمَعيّ كامنٌ تحت اللاوعي الفرديّ، ويتضمّن الصور الأزليّة البِدئيّة، التي انوجدت منذ ما قبل  -9
 تاريخ النوع البشريّ.

                                                           
63

                 .991-991، ص م.س . 

64
                                      .1ص ، علم النفس والدينيونغ،  . 

   Modern Man in search of soul،الإنسان الحديث في بحثه عن الروح يونغ، . 65

 



20 
 

ل بعض اللاوعي الَجمَعيّ تجعلنا على استعداد لتقبّ( هي أشكال مجرّدة في Arche typesالنماذج المثاليّة ) -9
 الهيكليّة المحوريّة لجميع الأديان. المثاليّة الأنموذجيّةالأفكار والرؤى والمعتقدات الدينيّة والأسطوريّةِ؛ وتشكّل الشخصياتُ 

 بالنسبة إلى إنسان اليوم، اللاوعي هو السبيل الوحيد لمعرفة الدين. -9

 اللاوعي الَجمَعيّ والصور المثاليّة ليست وراثيّة، وإنّما هي ميزة أساسيّة من ميزات البنية الروحيّة للبشر. -1

الدين )أي التديّن( حالة حذر وترقّب واهتمام ب"القوّة التي لا تُقهر"، هذه القوة التي يجسّمها البشر بصور  -1
المثاليّة، والتسامي المطلق... واقتران ذلك بالخضوع والتعبّد لها، أو  الأرواح والشياطين والآلهة، والقوانين، والنماذج

 إلزاميّة التيقّظ والحذر منها، فالدين إذًا أعلى وأقوى القيم الإيجابيّة أو السلبيّة )أقوى العوامل المؤثّرة في روحيّة الفرد(.

 ورائيّ الخارجيّ.إنّ الله النفسيّ )حضور الله في نفس الإنسان( يختلف عن الله الما -1

 إنّ حضور الله في نفس الإنسان يمنح حياته المعنى، ويصله باللامتناهي، ويخلصه من القيود والتفاهات. -1

علم الخيمياء )بالمعنى الفلسفيّ لا بالمعنى الكيميائي القديم(، حلقة وصل بين علم النفس والدين، والكثير من  -9
 للرموز الدينيّة والنماذج المثاليّة في الرؤى )اللاواعية(.الأساطير والصور الخيميائيّة مماثلة 

 حالة الطقوس القدسيّة والنورانيّة مسبوقةٌ بالإيمان بعلّة إلهيّة  ذات  وجود خارجيّ موضوعيّ. -1

 ..التديّن يؤدّي إلى شفاء الإنسان من الآلام الروحيّة والنفسيّة، وفقدانه يسبّب الأمراض الروحيّة والنفسيّة. -91

 دراسة نقديّة   -4 

لم تنحصر دراسات يونغ وأبحاثه في الأبعاد الماديّة والراهنة للوجود الإنسانّي، وإنّما اجتاز حدود اللاوعي، ونقّب 
في أعماق العصور الغابرة. أمّا من حيث المنهج الذي اتّبعه، فإنّنا نلاحظ في آثاره خليطًا من الخبرة العياديّة )الدراسة 

بتعبير يونغ علم النفس التحليليّ(، وعلم الظواهر وعلم الأساطير. ومن حيث سعة  الموضوعيّة(، والتحليل النفسي )أو
الموضوع، فهو على الرّغم من ميله الأساسيّ المتمثّل باهتمامه بتحليل النفس البشريّة بالمعنى الواسع للكلمة، بحسب 

ماذا يحدث فعلًا في داخل المريض  يؤرّقني، هو هذا السؤال:وكان ذ على ميولي وأبحاثي، ويستحإنّ ما هو: تصريحه 
  خلاق والأساطير وغيرها.؟ قد أولى كذلك اهتمامًا خاصًّا بمواضيع أخرى منها: الدين والأ66النفسيّ

                                                           
 .991، ص الذكريات والرؤى والأفكاريونغ،  . 66
وموضوع " السرّ وسرّ السرّ"  هناك أوجه شبه )وفوارق أيضًا( بين اللاوعي الَجمَعيّ لدى يونغ وبين موضوع الفطرة في الثقافة الإسلاميّة،–

 في العرفان الإسلامي، وتحتاج الدراسة المقارنة بين هذه المواضيع إلى بحث مستقلّ.



21 
 

ومن حيث المعطياتُ العلميّة أيضًا فإنّ من أهمّ آرائه في ما يخصّ الدين مباحثَ اللاوعي الَجمَعيّ للنماذج المثاليّة، 
ه النفسيّ، وقوله إنّ الدين يهب للحياة معناها، وإنّ له دورًا شافيًا، وهي بمجملها اء والدين، والإلٰوالعلاقة بين الخيمي

 نظرة إيجابيّة وعميقة إلى الدين، مقارنةً بغيرها من النظريات.   

  مع ذلك تعرضت نظريّة يونغ المتعلّقة بالدين إلى انتقادات هي باختصار:

إلى الواقع الخارجيّ القائم في ما وراء  اكانطيّة الأساس، وهو ينظر بشكٍّ دائمًإن نظرّية يونغ الفلسفيّة  -9
 اأكثر حسمً االظواهر الذهنيّة: "إنّ نظرة يونغ أو استنتاجاته الأولى وإن كانت في الأساس كانطيّة النهج، تبدو أحيانً

الميتافيزيكا، لكنّ الفيلسوف الألمانّي أحلَّ محلَّها وراديكاليّةً من نظرة كانط نفسه. إنّ كانط ويونغ ينكران إمكانيّة وجود 
مبادئ العقل العمليّ البديهيّة . إن وجود الله وروحانيّة الروح يشكّلان نقطة البداية في منظومة كانط الأخلاقيّة؛  لكنّ 

بالأخلاق، من دون العودة إلى وكأنّه يستند إلى النسبيّة في ما يتعلّق  االأمر ليس كذلك بالنسبة إلى يونغ الذي يبدو أحيانً
نغ؛ لأنّه لا ينظر ، لكنّ الأمر ليس كذلك بالنسبة إلى يواوثيقً االمطلق. صحيح أنّ الله والإنسان يرتبطان ببعضهما ارتباطً

 : نحن لا يعنينا اللهيونغ التجربة الإنسانيّة. يقول بمنظار علم النفس، وعاجز عن الذهاب أبعدَ من حياض اإلى الدين إلّ
فيزيكا ناقصٌ وغير صة. إنّ علم النفس من دون الميتاه النفسانّي الواقعيّ. هنا تبدو نظرية يونغ قاصرة وناقالمطلق، وإنّما الإلٰ

تام؛ أي من دون ذلك العلم الذي يستخدمه علم النفس ليثبت الارتباط بين علم نفس الدين، وذلك الذي ترتكز عليه 
 .67الممارسات الدينيَّة أي الله

ية يونغ ضمن تفاسير الدين بحسب النزعة الطبيعيّة )أي مذهب ظركواري ن كن هذا المنطلق صنّف جان مم
"إن نظرة يونغ تشبه  من اللاأدريّة والإلحاد: ال(.كما أنّه نسبَ إليه نوعًالفلاسفة الذين يعدّون الطبيعية المبدأ الأوّ

الواقع الغائيّة... يجب أن نضيف كذلك أنَّ نظرة يونغ كنظرة فرويد  اللاأدريّة الكانطيّة التي ترى أنْ لا تفسيَر لماهيّة
ى من معاني النزعة الطبيعيّة حدًّا أدنى. فيونغ لا يؤمن بالتغييريّة المنبثقة عن النزعة ، بمعنNaturalisticًة طبيعيّة النزع

يِّ أساسٍ سوى ذاتها؛ ومن ناحيةٍ أخرى على أ -بغض النظر عن ماهيتها -الطبيعيّة. وينكر صراحةً إمكانية تفسير الروح 
. إنّ يونغ بإنكاره الميتافيزيكا متأثرًا بفلسفة كانط، يعتقد آرائه والميتافيزيكا التوحيديّة ينكر أيّ نوع من أنواع القرابة بين

باتها بمنظار علم من غير جواب، وحتمًا هي مسألةٌ لا يمكن إث اأنّ مسألة إثبات وجود الله كواقع فوق التجربة تبقى سؤالً
آخرَ غيَره متعاليًا وأسمى منه، أمرٌ لا يمكن  االنفس. إنّ الله يمكن  أنْ يُعرَ فَ كواقع نفسانّي. لكنّ الإيمانَ أنّ هنالك واقعً

إثباته. في ضوء هذه النقطة يجب أن نفسّر قولًا ليونغ في مقابلة تلفزيونيّة أجريت قبل وفاته ببضعة أشهر؛ حين سئل إن 
يؤمن بالله، قال إنّه لا يؤمن به ولكنّه يعرفه... إنّ رأي يونغ بالدين مبنيٌّ على فكرة أنّ الدين عنصر طبيعيٌّ في حياة  كان

  .68الروح، وأنّ الحقائق الدينيّة ليست حقائق موضوعيّة ميتافيزيكيّة، وإنّما تُحسب من ضمن الأمور الواقعيّة في الحياة

                                                           
67

     ٧٣١ص م،٧٩٩١ ،Antonio morenoأنطونيو مورينو   . 

68
              .911 -911م، ص 9111مك كواري،  . 



22 
 

على نظرة يونغ الكانطيّة، لكن تفسير مك كواري واستنتاجه غير  ورنو مبنيّةٌطرحها مإنّ الإشكاليّة التي 
صحيحين، ولا يمكن عدّ نظريّة يونغ طبيعيّة النزعة كلّيًّا، ولا أن يُنسب يونغ إلى اللاأدريّة، أولًا: لأنّ يونغ يصرّح قائلًا " 

بحث فيه فقط من وجهة النظر التجريبيّة، أي أنّني أشيّد البناء بما أنّ الدين بمقدار قابل للملاحظة يتضمن جانبًا نفسيًّا، أنا أ
جد أتحاشى الملاحظات الماورائيّة أو الفلسفيّة. حتمًا أنا لا أنكر قيمة هذه الملاحظات، لكنني لا أعلى مشاهدة الظواهر، و

وعلم نفس الدين، وهو لا يُنكر  لقد حدّد مجال بحثه بالأبعاد النفسانيّة .69كما يجب"نفسي مؤهّلًا لأجري بحوثًا حولها 
لا يمكن أن " قيمة المباحث الفلسفيّة، إنّما في مكانها المناسب. لذا فإنّ مارتين بوبر، على الرَّغم من انتقاده يونغ، يقول:

وةٍ واحده يُلامَ يونغ بسبب دراساته شبه الدينيّة، لأنّه اعلن بصراحة، أنّه لا يريد بأيِّ وجه من الوجوه أن يتجاوز ولو خضط
 .70س"نية علم النفلتي رسَمها بنفسه لبِالحدودَ ا

ثانيًا: إنّ ترجمة مقولة يونغ في مقابلته التلفزيونيّة، وتأويلها غير صحيحين، لأنّه قال حرفيًّا: "ليس من الضروري 
ا نصب عينيه، وهو يعدّ إشارة إلى نوع من المعرفة الشهوديّة، التي يضعها يونغ دائمً هذا الكلام .71"أن أؤمن، فأنا أعرف

تجربة حضور الله في وجوده، كما ذكرنا من قبل، تجربة دينيّة من دون وسيط، تعود إلى مرحلة الطفولة. لدى يونغ من 
دون شك تصريحات مختلفة ومتعارضة، يمكن ردّها إلى نظرته الكانطيّة. ومع أنّه قد عاين حالة الشهود بالتجربة، حين 

 بهام والتردّد، فعلى سبيل المثال يقول:قالب تعاليم عقلانيّة واعتقاديّة، يقع في الإ يُحاول أنْ يصبَّها في

ا بالروح أو بالواسطة، وهم "... إنَ ما يتجاوز موضوعُه معطياتِ علم النفس التجريبّي، قضيةُ حضور الأموات إمّ
ينقلون أمورًا لا يعرفها أحدٌ غيُرهم، وهذا دليل علميٌّ على وجود حياة بعد الموت؛ إنّما على الرَّغم من أنّ هذه الحالات 
ذات أسانيد، تبقى هذه المسألة معلّقة: هل الشبح هو نفسه الميّت أو الصوت صوته؟ أم أنّها عمليّة إزاحة وإسقاط، وهل 

 .72اللاوعي"رّح به مصدره المتوفّى، أو معرفة كامنة في ما صَ

الأمورَ التي لا يعلمها سوى المتوفّى، ويخبر عنها، كيف يمكن أن تكون نتيجةَ إسقاط، أو  يمكن أن نجيب يونغ: إنّ
إثبات الحياة بعد معرفة لاواعية؟ في كلّ الأحوال، هذه الأمور هي بالحدّ الأدنى تقيم نوعًا من العلاقة بروح المتوفّى )و

هل الله جزءٌ ب أكثر صراحة ووضوحًا من يونغ: "الموت(. وأخيًرا كما قال بالمر: إنّ هذه الأسئلة النقديّة، تحتاج إلى جوا
خلقته نفس الإنسان وصدّقها هو، أم  يءٌمن روح الإنسان فحسب، أم أنّه مستقلٌّ عنه؟ وهل التجربة الدينيّة النفسانيّة ش

                                                           
69

    .   9م، ص9119، النفس والدينعلم ونغ،  . 

70
                                                                    .911، صBuberبوبر     . 

71
                                                    I don’t have to believe, I knowقال:   . 

72
                       .    911يونغ، الذكريات والرؤى والأفكار، ص   . 



23 
 

ر بأنها جواب من عالم الألوهيّة الموضوعيّة الموجودة مستقلّةً عن روحنا ونفسنا، ولن تكون في المحصّلة يجب أن تُفسَّ
 .73؟!معادلةً لأيّ حالة نفسانيّة

النقد الآخر الذي وُجّه إلى يونغ، هو أنّه اختصر الدين واختزله إلى حدّ جعله أمرًا نفسانيًّا. وقد صرّح إريك  -9
يونغ قد حطّ من شأن الدين إلى حدّ جعْلِه ظاهرةً نفسيةً دنيا، وفي الوقت عينه رفع من شأن اللاوعي فروم بالقول: "إنَّ 

وقد أبدى بالمر أيضًا وجهة النظر نفسَها في ما يتعلق بيونغ، فيعدّ تحليله النفسيّ نوعًا من  .74إلى حدّ جعله ظاهرة دينيّة"
، التي تحطّ من شأن الدين وتختزله كظاهرة Psychologismeأو أصالة علم النفس  75الاختزاليّة، باسم النفسانيّة

 .76ذهنيّة ذاتيّة لا أكثر

يبدو أنّنا لا يمكن أن ننسب الاختزاليّة إلى يونغ، لأنّ الاختزاليّة معناها أنّنا ننكر الواقع الموضوعيّ والخارجيّ 
ظاهرة نفسانيّة في وجود الإنسان، كما كان يعتقد فرويد؛ في حين أنّ نبياء، ونؤمن فقط بأنّه للدين، ورموزَه كالله والأ

. وإنّما مستعيًرا تعريف رودولف أتو يرى 77فلسفيًّا ومكانتَهيونغ يُصرّح بأنّه لا يُنكر الواقع الماورائيّ للدين، ولا دراسته 
ات والمناسك والطقوس مرتكزةٌ دائمًا على ، ويصرّح أنّ الممارسات والعباد78أنّ الدين هو مواجهةُ أمرٍ قدسيٍّ ونورانّي

. بناءً عليه فإنَّ يونغ ليس منكرًا على 79الإيمان بوجود فاعل هو الله له وجود خارجيٌّ وموضوعيّ ومسبوقةٌ بهذا الإيمان
ه مؤهلًا الإطلاق للواقع الخارجي والماورائي للدين، إنّ أقصى ما يمكن أن يُنسب إليه أنّه بصفته عالم نفس، لا يعدّ نفس

علم نفس الإنسان ، فهو يقول بصراحة إنّ أسس أبحاثه ليست مبادئ عقيدة خاصّة، وإنّما 80للحكم على الدين ماورائيًّا
ظر إلى الدين بصفته فيلسوفًا أو . هو لا ين81وفي حالته العامّة الذي تُلفت الانتباه بعضُ العوامل المؤثرة فيهالمتديّن، 

بالاختزاليّة وتغليب النزعة النفسانيّة. إنّ الكلام على الحطّ من شأن الدين واختزاله يَصْدُقُ على من متكلّمًا، لكي يُتّهم 
الفيلسوف أو المتكلم إلى الدين كظاهرة عامّة بجميع أبعاده وجوانبه، ويقلّل من شأنه إلى حدّ اختزاله ووصفه  ينظر بعين

 أو فرويد اللذين أنكرا بصراحة الحقيقة الخارجيّة للدين.بأنّه ظاهرة نفسانيّة، كما فعل كلٌّ من فويرباخ 

                                                           
73

 .                                919بالمر، ص   . 

74
                                         .99م، ص 9191التحليل النفسيّ والدين،   . 

75
                   نزعة تغلّب وجهة النظر النفسيّة على أيّ وجهة نظر أخرى. . 

76
                               .919، ص 9111بالمر،   . 

77
                 .1، ص علم النفس والدين  . 

78
                                          .1، ص علم النفس والدين . 

79
                       .1 م.ن، ص  . 

80
                                                      .9 م.ن، ص  . 

81
                                                         .99 ص م.ن، . 



24 
 

لكنّ مثل هذا التفسير غير مقبول بالنسبة إلى يونغ الذي يتحدّث عن تجربة اتصال مباشر بالله، وعن مناجاته. مثلُ 
ته، هل يمكن عدّ هذا كمَثَل قول الطبيب: أريد أن أختبر تأثير المعتقدات الدينيّة في دقَّات قلب المريض وتنفّسه وحيويّ

عمل هذا الطبيب اختزاليّة؟ إن يونغ نفسه ينتقد بصراحة الآخرين القائلين بالاختزاليَّة وبالنفسانيَّة  
psychologisme يقول: "إذا كان التطوّر التاريخيّ سيستمر كما في الماضي بتجريد العالَم من وجود الروح )أي ،

بدّ من أنْ يعيد أيَّ شيءٍ فيه جانبٌ إلهيٌّ أو شيطانيٌّ، خارجٌ عن وجودنا، إلى إرجاع التردّدات إلى الإنسان نفسه(، فلا 
الروحانيّة، أي إلى العالم الروحيّ المجهول للإنسان، الذي هو على ما يبدو مصدرَ تلك التجسيدات. ربّما كان الخطأ 

غيَر موجود لأنّهم لم يجدوه في مجرّاتهم. الخطأ الثاني  الذي وقع فيه الماديّون في البداية لا يمكن تجنّبه؛ فقد استنتجوا أنّ الَله
الذي لم يكن بإمكانهم تجنّبه، غلوّهم في الرجوع إلى تأويلات علم النفس؛ أي الاستدلال التالي: في الأصل إنْ كان الله 

الجنسيّة طة، أو الميول موجودًا، يجب أن يكون وهًما، ناجًما عن بعض الدوافع والميول، كالرغبة في امتلاك القوّة والسل
فادحًا. إنّ  ا: إذا تصّورَ أحدٌ أنّ مشاهداتي نوعّ من الدلالة على وجود الله، سيكون ذلك خطً. يقول أيضًا82المكبوتة

الأمرَ الوحيدَ الذي تُثبته هو وجود أنموذج مثاليٍّ "صورة الله"، وفي اعتقادي لا يمكن الحديث عن الله بمنظار علم النفس 
ذلك. لكن بما أنّ هذه الصورة المثاليّة مهمّة جدًّا وشديدةَ التأثير، فإنّ ظهورها المتكرّر يمكن ملاحظته كثيًرا أكثر من 

بمنظار الحكمة الإلهيّة، وبما أنّ ظهور هذه الصورة المثاليّة لها في الأحوال الروحانيّة خاصيّة "قدسيّة ونورانيّة" )ملكوتيّة(، 
. يمكننا أن نستنتج من هذا الكلام أنَّ يونغ 83يجب أن تُحسب من ضمن التجارب الدينيّة" و)أحيانًا إلى أقصى درجة(،

 استخدم علم نفس الدين واسطةً وسلَّما إلى التجربة الدينيَّة والواقع الموضوعيّ للدين.

ج المثاليّة بصفتها لقد تعرّضت منهجيّة يونغ في بحوثه المتعلّقة باللاوعي الَجمَعيّ، والوصول إلى نظريّة النماذ -9
ركائز علم النفس الدين إلى إنتقاد المنتقدين. سنقوم أولًا بعرض منهجه كما ورد على لسانه، ثّم نتطرّق إلى توضيح 

 الانتقادات التي وُجّهت إليه: 

النظر "إنّ علم النفس التحليليّ، هو في الأصل جزءٌ من العلوم الطبيعيّة؛ لكنّه يفوق العلوم الأخرى بدرجات في 
إلى ماله علاقة بالعصبيّات الفرديّة. لذلك إذا أراد عالم النفس تجنّب ارتكاب أقل ما يمكن من الأخطاء في الأحكام التي 
يُصدرها، يجب عليه أن يعتمد إلى أقصى حدّ على الأشباه والنظائر التاريخيّة والأدبيّة. لقد اكتشفتُ في وقت مبكّرٍ جدًّا 

يّ مطابقٌ مطابقة غريبةً للخيميائيّة. لقد كانت تجارب الخيميائيّين بمفهوم ما هي تجاربي نفسها، أنَّ علم النفس التحليل
في أبحاثي وتحقيقاتي، وقد بات  ثالّي المكانَ الأساسيَّودنياهم دنياي... لقد احتلّت الصور الأزليّة وطبيعةُ الأنموذج الم

نفس ومن دون شك علم نفس الدين من دون التاريخ. في علم نفس واضحًا بالنسبة إلّي أنّ لا إمكانيّة لوجود علم ال
اللاوعي يمكن الإكتفاء بمواضيعَ تُستنتج من الحياة الشخصيّة، لكن بمجرّد التطرّق إلى علم نفس الأعراق، سنحتاج إلى 

ذُ قراراتٍ غير عاديّة، ذكريات وخواطر تنبثق من قاعٍ أعمقَ بدرجات من اللاوعي. يتوجّب أحيانًا في أثناء المعالجة اتخا
                                                           

82
      .919م.ن، ص  . 

83
                       .991و 991م.ن، ص  . 



25 
 

. لقد تطلّع يونغ إلى الخيميائيّة لتساعدَه في تعبير 84فقد تحصل رؤى يحتاج تعبيُرها إلى ما يفوق الذكريات الشخصيّة
الرؤى وتحليلها، من خلال دراسته للمخطوطات العديدة المرتبطة بالخيميائيّة، وإمعان النظر والتدقيق في مرويّات المرضى 

د تطابقًا لافتًا بين صور الخيميائيّين والصور الواردة في الرؤى، كما وجد شبهًا بين صور الفريقين عن رؤاهم، وج
والرموز الدينيّة. لقد استنتج أنّ هذه الصور مشتركة بين الشعوب المختلفة، في الحقب التاريخيّة المتعاقبة، وقد سّماها 

 .Arche typesالنماذج المثاليّة 

أنموذجًا من هذه الصور، أُخضعت للبحث والتحليل، في بعض  999  85النفس والخيميائيّةعلم يتضمّن كتابه  
قتصرت بحوثه على هذه النماذج ا ،86ع: الأم، الولادة الجديدة، الروح، المخادالنماذج الأربعة المثاليّةكتبه الأخرى، ومنها 

 وحدها.

الجديدة التي أتى بها هي أنّ المواضيع الخاصّة المشتركة "إنّ اكتشاف يونغ الأساسيّ أو الفكرة  : 87يقول أرجيل 
 ديان المتعدّدة والأساطير العالميّة، وفي علم الخيمياء". يمكن مشاهدتها في أحلام المرضى، وفي الأ

هو يرى أنّ في الرؤى لحظاتٍ ملكوتيّةً تثير لدى الفرد الشعور بالقدسيّة. لحظات الرؤية هذه، طريق إلى  
يرى أيضًا أنّ بعض مرضاه لديهم أفكار ورؤى غير ناجمة عن التجارب العاديّة المتعارف عليها. المنهج الذي اللاوعي، و

اعتمده يتلخّص في دراسته لرؤى المرضى والرؤى الواردة في الروايات التاريخيّة، وكذلك دراسة الأديان والأساطير. إنّ 
بدائيًّا، أو من زار قاعة عرضٍ فنّيّة سيؤكّد أنّ هنالك رموزًا تُشبهها  من لديه مثل هذه الرؤى أو من يعرف نوعًا ما دينًا

في الواقع العامّ والعاديّ، وأنّ بعضها يُسترجع؛ لكنّ يونغ لم يضع معيارًا معيّنًا نحدّد بواسطته الرموز التي هي من النماذج 
رؤية علميّة معروفة. من ناحية أخرى هذه الأفكار تجذب  المثاليّة العالميّة العامّة، كما أنّ أفكاره غير قابلة للاختبار بأيّ

من خلال دراسة الأساطير في  88علماء الدين، وتُستخدم في العبادات، وفي العلاج النفسيّ على نحوٍ واسع. استنتج كيرك
أن تُفسّر بطرق  العالم الغابر في المجتمعات البدائيّة، أنّ هذه الموضوعات ليست عالميّة ولا عامّة، وحين تنوجد  يجب

أخرى غير فرضيّة اللاوعي الَجمَعيّ؛ فهذه الرموز يمكن أن تكون انعكاسًا للتجارب الإنسانيّة المشتركة من خلال الآباء 
والأمّهات، والولادة والموت وغير ذلك، أو بسبب التبادل الثقافّي. إنّ المرضى الذين يرون رؤى جذّابة المضامين هم على 

 ،يّ لتحديد عدد النماذج المثاليّةفون، قد قرأوا الكثير من الكتب. وليس هنالك من أسلوب منهجالأرجح أشخاص مثقّ
وإلامَ يرمز كلٌّ منها. ألا يوجد مثلًا نماذج مثاليّة عن العاشق أو الزوج، وعن الأصدقاء والفريق، وعن البيت والعائلة، 

                                                           
84

         .999و  911، ص والأفكارالذكريات والرؤى يونغ،  . 

85
 م.9111 ى،روين فرامرزپبالفارسيّة ترجمته  علم النفس والخيميائيّة،يونغ،  . 

86
   .م9191 ى،روين فرامرزپالفارسيّة بترجمته  ...النماذج الأربعة المثاليّة ،يونغ . 

87
    .911و  911، ص Argyle ،9111أرجيل  . 

88
     م.9111كيرك،  . 



26 
 

بمنظار علم النفس  89ياة الإنسان؟ ". في موضع آخر عاب أرجيلوعن العمل والتقدّم، وكلّها من المواضيع المحوريّة في ح
ها جتماعيّ، على يونغ نظريّته المتعلّقة بالدين، والمعتمدة على ما يكتشفه الناس من خلال تجاربهم الخاصّة، وقال إنّالا

تؤيّده إلى حدٍ ما الأبحاث  نظريّة مستبعدة وقاصرة. وقال إنّ ما قام به يونغ جزءٌ من علم النفس وهو ليس علميًّا، إنّما
شرف عليه إلياد، جُعلَ أالذي  90دائرة معارف الدينالمقارنة عن الدين التي أجراها إلياد وزملاؤه. ففي الكتاب الضخم 

أيُّ موضوع دينيٍّ جهازًا كاشفًا، ليس فقط لما جاء في العهد الجديد، أو العهد القديم وإنّما أيضًا للمعتقدات البدائيّة 
 الغابرة والمتعارضة؛ لكنّ إلياد لم يعرض أيَّ توضيح إنسانّي إضافّي عن هذه الموضوعات الدينيّة المشتركة.

هنالك شك قائم. أنّ يونغ يدّعي العلم، فيجب أن نسأله إلى كثر حدّة ليونغ: "أنتقادٍ افي   91يقول دان كيوبيت
والنماذج القديمة )النماذج المثاليّة(، بالمنهج العلميّ؟ هل هذه أيّ حدّ يمكن أنْ تُقوّم أحكامه حول اللاوعي الَجمَعيّ 

المعلومات واقعيّة، بمفهوم ما، أو أنّها محضُ تأويلٍ أسطوريٍّ للمقولة الأقل عرضة للجدل، القائلة: بما أنَّ الأديانَ كلَّها 
فلا مانع إذًا من أن نجولَ حيث نشاء،  جتماعيّ، وبما أنّ العلمَ المعاصر لا يعرف حدًّا،ابالنسبة إلى الإنسان مُعطى 

  ونرتويَ من مشارب مختلفة؟ هل يقول يونغ في الواقع شيئا أكثر من هذا؟".

ينتقد أنطونيو مورنو يونغ منهجيًّا، ويتّهمه بحشر إسقاطات شخصيّته الفذّه في ثنايا نتائجه: " إنّ سعة قراءاته 
ومعلوماته تثير الَحيْرة، ولم يكن لها مثيلٌ ربّما في الموروث العلميّ الغربّي، لكنّ هذه المعلومات الواسعة أضرّت بمنهجه، 

بالنسبة إليه مسألة حيويّة بنّاءة، يهملها، ويستبدل بها مسائلَ أخرى ملائمةً أكثرَ  بمعنى أنّ كلّ مسألة يمكن أن تكون
ليُسقِطَ عليها أفكارَه. لقد حوت آثار يونغ خليطًا من الأمور الواقعيّة ومن الكشف والمشاهدات الغريبة، والصور 

   .92وغير العاديّة"ذّة الفلسفيّة، والمعلومات المثيرة للحيرة، والإسقاطات الدائمة لشخصيّته الف

جتماعيّ بالنسبة إلى الإنسان، ادّعاء مرفوض، وما نقلناه اإنّ ادّعاء دان كيوبيت أنّ يونغ يرى إلى الدين كمعطى 
عنه من مقولات عديدة شاهد على ما نقول، مع ذلك فإنّ منهجيّة يونغ تحتاج إلى الكثير من التأمّل والتدقيق. فمنهجه 

ما يُسمّى فينومينولوجيا الدين، وأهم خصائصه: الماهيّة الوصفيّة للظاهرات، ومعارضة الإسقاط  فلسفيًّا يُصنّف ضمن
المفرط، والتركيز على الموضوع، ووضع التعليق على الظاهرات والمشاهدات الذاتيّة بين معترضتيَن، وهنالك فرق مختلفة 

عتمادًا الياد، أي ضمن الذين يعدّون المعطى الدينّي علم الظاهرات، وفي هذا السياق يوضع يونغ في خانة إ قبلت علىأ

                                                           
89

   .911 آرجيل، م.ن، ص . 

90
     م   9191، دائرة معارف الدين .إلياد . 

91
    .911م، ص Don Cupit ،9111دان كيوبيت  . 

92
    .991، صم9111أنطونيو مورنو،  . 



27 
 

على الأسانيد التاريخيّة، دليلًا على تجلّيات أمرٍ قدسيّ، وفي الوقت عينه، يعيرون الرمزيّة الدينيّة اهتمامًا خاصًّا أي تفسير 
 .93الأسطوريّةساطير والرموز الدين وتأويله على أساس دور الأ

ةٌ في وصفه المباشر والواضح للحالات النفسانيّة الممكنةِ مشاهدتُها ضمن ظاهرات من إنّ فينومينولوجيا يونغ كائن
شأنها أن تكون أكثر مّما هو معروف حتى الآن. من هذه الناحية لا يتمّ تجاهل معطيات الأوهام والرؤى والتخيّلات 

تاج إلى أيّ ملاءمةٍ للواقع )العالم الخارجيّ(، ووجهات النظر البعيدة، وتجارِب علم الجمال، والعقائد المختلفة. لأنّها لا تح
الأشكال  ذهنيًّا حتى في ما يتعلّق بمعظم كما هو مفروض في التفكير المباشر. في حين أنّه من الممكن أن يتمَّ تصوّر الواقع

 .94الذي خلقهالَمرَضيّة؛ فالواقع موجودٌ فقط بالنسبة إلى الفرد 

الحسبان اتساع رقعة دراسات يونغ من ناحية، وصِحّة الانتقادات المنهجيّة التي يبدو في الإجمال، إذا أخذنا في 
تقديم حكمٍ حاسم أمرٌ صعب أو غير ممكن قبل إجراء المزيد من الدراسات  وُجّهت إلى أسلوبه من ناحية أخرى، أنّ

خاص، أمّا في ما يتعلّق بآرائه المبنيّة على منهج   Arche typesوالتحقيقات. هذا في ما يتعلّق بالنماذج المثاليّة 
نظريّته المتعلّقة بالنماذج المثاليّة مرفوضة، بالإمكان  ال نظرية يونغ محافظة على قوّتها، وحتى إن افترضنا أنّالأخرى، فلا تز

 تصحيحها وتكملتها من زوايا وأبعاد أخرى.

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                           

93
  .911 -911إليان، ص  . 

94
 .919ص  م9111بالمر،  . 



28 
 

 

 

 

 

 المصادر والمراجع:      

ترجمه بالفارسيّة يوسف  ،]أفول الإمبراطوريّة الفرويديّة[ امپراطورى فرويدىافول آيزنك، هانس رغن،  -9
 م[. 9111] ش۹۷۳۱ ،، طهران، منشورات سمتىكريم

ش   9911، طهران، منشورات طرح نون، ى، ترجمه بالفارسيّة حسن مرندفرويد ستور، آنفوني، -9
 م[.9111]

، طهران، مركز ىبالفارسيّة بإشراف بهاء الدين خرمشاه [، ترجم]البحث الدينّي بژوهی دينإلياد ميرتشا،  -9
 م[.9111ش ]  9911بحوث العلوم الإنسانيّة، 

، طهران، ى]الثقافة والدين[، تُرجم بالفارسيّة بإشراف بهاء الدين خرمشاهدين  فرهنگ وإلياد ميرتشا،  -1
 م[.9111]  ش9911منشورات طرح نو، 

]محاورة يونغ، مع شرح لأرنست  يونگ با تفسيرى از ارنست جونزگفت وشنودى با إيونز، ريتشارد،  -1
 م[.۹۱۳۱]ش 9919، مشهد، منشورات الصحافيّين، ىجونز[، ترجمه بالفارسيّة د. برادران رفيع

]كسوف الله: دراسات حول العلاقة  كسوف خداوند: مطالعاتى در رابطه بين دين وفلسفهبوبر مارتين،  -1
 م[.9119ش ]9991جمه بالفارسيّة عباس كاشف، طهران، منشورات فوزان، بين الدين والفلسفة[، تر

، 9]مذاهب علم النفس ونقدها[، ج  مكتبهاى روانشناسی ونقد آنمكتب التعاون بين الحوزة والجامعة،  -1
 م[.9111] ش9911طهران، منشورات سمت، 

، ترجمه بالفارسيّة [)دائرة سحريّة(مع يونغ وهسيّه ] با يونگ وهسه )دايره جادويى(سيراؤو، ميغيل،  -9
 م[.9111] ش9919، ىسيروس شميسا، طهران، منشورات فردوس



29 
 

]مسار الحكمة في أوروبا[، طهران ، منشورات صفي عليشاه،  سير حكمت در أوروبا ،فروغي، محمّد علي -1
 م[.9191ش ]9919

نفس يونغ[، ترجمه بالفارسيّة حسين مقدّمة لعلم ] مقدمه اى بر روانشناسى يونگفوردهام، فرويدا،  -91
 م[.٧٩٩١ش ] 9911يعقوب بور، طهران: منشورات اوجا، 

رسن نظريان، طهران، ا، ترجمه بالفارسيّة [التحليل النفسي والدين] روانكاوى و دينفروم إريك،  -99
 .[م9191]ش  9919منشورات پويش، 

باقر، طهران، منشورات آسيا، يرج بور ا، ترجمه بالفارسيّة [الطوطم والمحرّم] تابو توتم وفرويد، زيغموند،  -99
 م[.9199] ش9919

]التحليل النفسي، مستقبل أخدوعة[، ترجمه بالفارسيّة  روانكاوى، آيندهء يك پندارفرويد، زيغموند،  -99
 م[.9119ش ]9911هاشم رضى، طهران، منشورات آسيا، 

ترجمه بالفارسيّة حسن كامشاد، طهران، منشورات طرح نو، ]بحر الإيمان[،  درياى ايمان، كيوبيت، دان -91
 م[.9111ش ]9911

ن العشرين: ]الفكر الديني في القر دين دينى در قرن بيستم: مرزهاى فلسفه و فكرمك كواري، جان،  -91
 م[.9111ش ] 9919مير كبير، ا، ترجمه بالفارسيّة بهزاد سالكى، طهران منشورات حدود الفلسفة والدين[

]يونغ، الآلهة والإنسان العصريّ[، ترجمه بالفارسيّة  انسان مدرن يونگ، خدايان ومورنو، أنطونيو،  -91
 م[.9111] ش9911داريوش مهرجويى، طهران، منشورات المركز، 

ش 9919]فلسفة الدين[، ترجمه بالفارسيّة بهرام راد، طهران: الهدى،  فلسفه دين، هيك، جان -91
 م[.9119]

، طهران، ]جواب أيوب[، ترجمه بالفارسيّة فؤاد روحانى پاسخ  به ايوبكارل غوستاف، يونغ،  -99
  م[.9119ش ]9911منشورات جاحى، 

]الذكريات، الرؤى والأفكار[، ترجمته بالفارسيّة  خاطرات، رؤياها، انديشه هايونغ، كارك غوستاف،  -91
 م[.9119ش ] 9911 ، مشهد، منشورات العتبة الرضويّة المقدّسة،ىپروين فرامرز



30 
 

، ىترجمته بالفارسيّة پروين فرامرز ،]أربعة نماذج مثاليّة[ چهار صورت مثالى ،كارك غوستاف ،يونغ -91
 م[٧٩١٩] ش٧٣٣١ مشهد، منشورات العتبة الرضويّة المقدّسة،

 ىعلد اللاوعي[، ترجمه بالفارسيّة محم ]علم نفس روانشناسى ضمير ناخود آگاه، كارك غوستاف يونغ، -99
 م[.9119ش ]9919، طهران، منشورات آموزش و انقلاب، ىميرا

روين پ]علم النفس والخيميائيّة[، ترجمته بالفارسيّة  وكيماگرى روانشناسى، كارك غوستاف يونغ -99
 م[.9111ش ]9919، مشهد، منشورات العتبة الرضويّة المقدّسة، ىفرامرز

 تُنقل من الأصل..........  :المراجع الأجنبيّة


