
1 
 

 

 1نحن وسحر ميداس؛ العالم الإسلاميّ وعلم الاستغراب النقديّ

 الخلاصة:

إلى الأرضيّة دًا تهدف هذه المقالة إلى تقويم موضوع "علم الاستغراب = علم معرفة الغرب" تقويًما نقديًّا، استنا
ت الإسلاميّة. تفيد المعطياتُ المتوافرة أنّ "الاستغراب = علم معرفة الغرب" مقولةٌ اتمعالمجالثقافيّة والتاريخيّة في 

وضعيّة نقديّة بشكل عام، مضادّة للاستشراق. أمّا الوجه النقديّ لهذه المقولة فمختصٌّ بالدول الإسلاميّة، التي تقف 
يّز خطاب الاستغراب من خطاب الاستشراق أنّه موقفًا حذرًا من الغير، لإثبات هويّتها والمحافظة عليها؛ وأهمّ ما يم

وسيلة دفاعيّة أكثر من كونه وسيلة هجوميّة. فموضوع الاستغراب النقديّ في العالم الإسلاميّ يذهبُ أبعدَ من 
عن  نواع الدفاعأغيره من المباحث، كالُهويّة، والمقاومة الوطنيّة في التصدّي للإمبرياليّة والاستعمار، وهو نوعٌ من 

هيمنةَ الغرب  لمبادئ والقيم الإسلاميّة في مواجهة الغرب. إنّ السؤال الذي يُطرح هنا، إنْ نحن أخذنا في الِحسبانا
على مختلف العلوم، لا سيّما علم الاستشراق، هو التالي: هل هنالك إمكانيّةٌ من خلال المعطيات الموجودة أن 

لأنّ علمَ الاستغراب في العالم الإسلاميّ، خطابٌ صعبٌ نشهدَ ظهور خطاب مختلِف ومضاد؟ الجواب سلبّي. 
ائك، ويحتاج إلى استنباط البرامج والاستراتيجيّات النظريّة والمعرفيّة المنتَجة محلّيًّا. يتوجّب على هذا شمسارُه و

مع المحافظة ضمنًا  –المتعاقبة في لاوعي الأمّة أن يستفيد  الخطاب الناجم عن الظروف التاريخيّة المعاصرة، وتحوّلاتها
 ، لاستيلاد النظريّات.من الادوات والوسائل العلميّة المرتكزة على أرضيّة صلبة -على أخلاقيّة المقاومة

 الكلمات المفتاحيّة: علم الاستغراب، علم الاستشراق، العداء للآخر، الإسلام، علم الاستغراب النقديّ.

يخيّ )حدًّا أدنى( أو كبيئة ذات رؤى واستراتيجيّات خاصّة وتار إنّ الغرب كوجود اجتماعيٍّالمقدّمة:  (1
والواقعُ أنّ كلَّ المجتمعات  )حدًّا أقصى(، أمرٌ واقعٌ لا شكّ فيه. وهو بحاجة على نحوٍ مستمرٍّ إلى أن يُعرف ويُدرس.

                                                           
]علم الاستغراب التأسيسيّ[، الصادرة عن مركز بحوث العلوم الإنسانيّة والدراسات الثقافيّة، السنة  مجلّة غرب شناسى بنيادى. البحث مستلٌّ من  1

 .93←13م[، ص 4132ش ]3131الخامسة، العدد الأوّل، رببيع وصيف العام 
  الباحث الدكتور أحمد كلاته ساداتي: دكتوراه علم اجتماع، كلّيّة العلوم الطبّيّة شيراز.-
 ستاذة الدكتورة دلال عبّاس: أستاذة الحضارة الإسلاميّة والأدب المقارن، الجامعة اللبنانيّة.المترجمة الأ-



2 
 

كالسلوك الفرديّ وأنماط نسانيّة في العصر الحاضر قد تّم اجتياحُها، وهي سواء على الأصعدة الإنسانيّة المحدودة الإ
العيش، أو على مستوى القضايا الكبرى الاقتصاديّة والثقافيّة، خاضعةٌ  كلُّها في عالم اليوم لسيطرة مفاهيم الغرب 

معرفة خاصّ  وإيديولوجيّته. هذه الإيديولوجيّة لها مفاهيمها وقيمُها الخاصّة، وتتميّز بعلم وجود خاصّ، وعلم
 ص للإنسان. ولكشف مفاهيم هذه الإيديولوجيّة هنالك حاجة إلى علم منهجيّة خاصّ.أيضًا. ولها تعريفٌ مشخّ

نّ حوزة العلم والمعرفة هي الساحة التي تتحقّق من إفي خضمّ عدوانيّة الغرب الكاسحة في العصر الحاضر، ف
الغرب قد وضعت  وضوع هو الأكثر بروزًا في العصر الحديث. إنّ علوملمخلالها مطامع الغرب وأهدافه، وهذ ا

جميع الحوزات العلميّة، ابتداءً من العلوم الطبيعيّة والرياضيّات وصولًا إلى العلوم الإنسانيّة والاجتماعيّة بمحتلف 
تشعّباتها وفروعها، تحت مظلّتها الإيديولوجيّة. وبغضّ النظر عن المفاهيم التي تشكّل المبادئ الأساسيّة لهذه العلوم، 

هذا الاجتياح "علم  المعايير. وأحد أبرز محاملف نّ هذا الاجتياح، اجتياحٌ كامل بمختلِالقول إمن الواجب 
الاستشراق". فعلمُ الاستشراق خطابٌ يسعى من خلال مسار علميّ، وبصورة ممنهجة، إلى خلق شرقٍ كنسيّ 

شراقيّ المتأخّر التوجّه )الخطاب الأوّلّي للاستشراق(، أو شرق يضع نفسَه في خدمة الغرب )الخطاب الاست
ومن المؤكّد أنّ هذَين الهدفَين كانا في العصور الوسطى أي منذ القرن السادس عشر الميلاديّ وما  والاستعماريّ(.

 بعده، محورَ الحراك والتفكير الاستشراقيَّين. بمعنى أن يكون الشرقُ شرقًا في خدمة الكنيسة والاستعمار.

من الطرق أو الاستراتيجيّات المؤدّية إلى كشف علم الاستشراق مفهوميًّا ونظريًّا، وكشف غيره مّما يُحاك في 
. علّةُ علم الاستشراق. هذا المبحث يرى إلى علم الاستغراب خطابًا مختلفًا مفهوميًّا عن علمُ الاستغرابالغرب، 

أنّ المفكّر ]غير العربّي[ إذا  والنظريّات الغربيّة. في حين ذلك أيضًا أنّ مفهوم الاستشراق نشط في نطاق المباحث
شاء أن يتعرّف الغرب، أو أكثر من ذلك إذا أراد أنْ يتصدّى لنقد الغرب، لا سيّما الفكر الغربّي، يحتاج إلى أُسس 

دّية إلى معرفة الغرب نظريّة وإلى منهجيّة مغايرة لمبادئ الاستشراق. ومن المؤكّد أنّ الاستشراقَ سبيل من السبل المؤ
 وعلاقته بالشرق.

إنّ مبدأ نقد الغرب وتقويمه يختلف في العالم الإسلاميّ على نحو خاصّ، عنه في البلدان الشرقيّة الأخرى ذات 
الإيديولوجيّات المختلفة. ومن أسباب ذلك أيضًا سببٌ مرتبطٌ بتميّز الرؤية الإسلاميّة إلى العالم أو الإيديولوجيا 

ة من الإيديولوجيا الغربيّة. ففضلًا عمّا يميّز "الشرق" بالمعنى العام من الغرب والفكر الغربّي، فإنّ الإسلام الإسلاميّ



3 
 

والإيديولوجيا الإسلاميّة أكثر تجذّرًا وحضورًا من المعتقدات الشرقيّة الأخرى كالهندوسيّة والكونفوشيوسيّة 
بالمعنى الأشمل للعلم والمعرفة. وسبب ذلك أيضًا الاختلاف والبوذيّة، سواءٌ كان ذلك بمعنى الدين كدين، أو 

الماهويّ بين الإيديولوجيا الإسلاميّة التي هي في الأصل ومن حيث المبدأ غير علمانيّة، والإيديولوجيّات والمعتقدات 
تصريحها بتبنّيها  نوعًا من التساهل بالنسبة إلى العلمانيّة، على الرّغم من عدم الأخرى التي تُظهِر كما  هو ملاحظ

، يمكن بصعوبة تعرّف تفاسير العلمانيّة، بناءً على القرآن الكريمفي الإسلام، استنادًا إلى كتابه المقدّس، أي  رسميًّا.
ذلك، هنالك شكلان من التضادّ بين الشرق والغرب: تضادٌّ عامٌّ كلّيٌّ، أي أنّ الشرقَ شرقٌ والغربَ غربٌ، 

 الات المعرفيّة والإيديولوجيّة الرؤيويّة في العالم الإسلاميّ.وتضادٌّ خاصّ متعلّقٌ بالمج

هذا المبحث يسعى إلى تقويم أبعاد علم الاستغراب وتحدّياته في العالم الإسلاميّ. أمّا سؤال البحث فهو التالي: 
تغراب في الظروف ما هي الأمور الأساسيّة التي تميّز الإسلام من الغرب؟ وما هي التحدّيات التي تواجه علم الاس

سيحاول هذا التحقيق أن يجيب عن هذَين السؤالَين متسلّحًا بالأدِلّة، وبعين ناقدة. أمّا الفرضيّة فهي أنّ  الحاليّة؟
 علم الاستغراب في الإسلام مختلف عنه في الرؤى والإيديولوجيّات الشرقيّة غير الإسلاميّة.

 ، الإسلام والتناقضات البنيويّةالغرب (2

الخاصّ، مجموعةُ بلدان، أو هو قسمٌ من العالم.  الغرب بالمعنى المفهوميّ العامّ، بعيدًا من النطاق الجغرافّي،إنّ 
عنى أبعدُ من الواقع التاريخيّ والاجتماعيّ؛ علمًا أنّ الغربَ بمنظار علم المعرفة، نمطُ تفكير تحقّقَ في والغرب بهذا الم

 خاصّ، وهو على مستوًى رفيع من التحليل، الذي يمكن أن يتمّ بغضّ النظر إطارٍ تاريخيٍّ معيّن وفي نطاق جغرافيٍّ
 Conceptual)نية مفهوميّة عن البيئات الجغرافيّة. الحدُّ الأقصى الذي يمكن أن يُعطى لمعنى الغرب هو أنّه بِ

construct)،  ناجمة عن الأوضاع والأحوال التاريخيّة والاجتماعيّة في القرون الخمسة الأخيرة، إنّما تعود رؤيويًّا
نية المفهوميّة تحتوي علومها الخاصّة: علم الوجود وعلم دبيّة والفلسفيّة اليونانيّة. هذه البِوإيديولوجيًّا إلى المفاهيم الأ

لمنهج. على هذا الأساس، الغرب هُويّة مفهوميّة بالفعل. هُويّة دالّةٌ ليس وعلم القيم، وعلم ا المعرفة، علم الإناسة
ت فقط على مفاهيم معرفيّة خاصّة، أو بِنية تاريخيّة خاصّة، بل هي دالّة على رؤيةٍ إلى العالم مختلفة. والحاضنة التي نم

 فيها مفاهيمُ "الغرب" القيميّة هي العلم والفكر الحديثان.



4 
 

دّم، إنّ الغربَ بِنيةٌ مفهوميّة التحَمَت بقيم التفكير الحديث، وحين يجري الكلام على الفكر بناءً على ما تق
أُخضعت خصوصيّات الفكر الغربّي للتقويم،   ،1إيمان وكلاته ساداتي"الحديث إنّما نقصد الفكرَ الغربّي. وفي تقويم "

في  2والثنويّة والعلمانيّة. أمّا شايغان ر الإنسانّي المحور،لا سيّما: أصالة العينيّة والإدراك الحسّيّ، والنسبيّة، والفك
تقويمه فقد رأى أنّ علم الغرب علمٌ عدوانّي، والدليل على ذلك اكتشاف البارود. فاكتشاف البارود في الصين منذ 
آلاف السنين، لم يؤدِّ إلى اكتشاف القنبلة، في حين إنّ مثل هذا الاكتشاف في الغرب الحديث جُعلَ وسيلةً 

 فكرًا سلطويًّا وعدوانيًّا، لا سيّما في العصر الحديث. الخصوصيّات تجسّدت في الغربللسيطرة على الغير. هذه 

إنّ طريقة مواجهة الغرب كحضارة لها سماتها الخاصّة المذكورة آنفًا، تختلف عن أسلوب المواجهة الذي 
فاليونان وإيران ومصر والهند والصين وبلاد ما بين النهرين، تحاربت في  اعتمدته الحضارات السابقة تجاه بعضها،

ل تاريخيّة مختلفة، إنّما بأسلوب مختلف. وبشكلٍ عامّ، كانت الحضارة الأدنى تسعى إلى اكتساب المعرفة من مراح
المثال المحسوس في هذا السياق هو المواجهة التي جرت بين الحضارة الحضارة الأرقى علميًّا ومعرفيًّا وبنًى اجتماعيّة. 

يّة لا سيّما اليونانيّة اسيّ، ونشوء حركة الترجمة من اللغات الأجنبالإسلاميّة والحضارة اليونانيّة في العصر العبّ
وما نتج عن ذلك من إيجاد الأرضيّة المعرفيّة اللازمة لانبعاث عصر سُمّيَ بشكل عامّ عصرَ "الحضارة  ة.بالعربيّ

 .3الإسلاميّة"

ما العالم الإسلاميّ تختلف عن مع ذلك فإنّ أسلوب مواجهة الحضارة الغربيّة الحديثة لسائر الحضارات، لا سيّ
التوجّهات والأساليب القديمة. فالحضارة الجديدة في الغرب ذات بنية عدوانيّة، ولها خطابها الخاصّ. هذه الحضارة 
على الرغم من أنّها انبَنَت على المفاهيم الأدبيّة والفلسفيّة اليونانيّة من ناحية، وعلى المسيحيّة العلمانيّة من ناحية 

وجوهه العدوانيّةُ والسيطرة. في هذا الخطاب  ، طرأ عليها في العصر الحديث نوعٌ من التحوّل التاريخيّ، أبرزُثانية
كلّ ما هو غير غربّي من مفاهيم ومقولات ونظريّات، يُعدّ غريبًا، أجنبيًّا، منحطًّا، ويتوجّب أن يرتقي على النمط 

. إنّه خطابٌ كلُّ بِنيةٍ غير غربيّة في 4يؤكّد هذه المقولة الاستشراقالغربّي، وما أشار إليه إدوارد سعيد في رائعته 
                                                           

 م[.4111ش ]3134. إيمان وكلاته ساداتي،  1
 م[.4119ش ]3131. شايغان،  2
التي حثَّت على طلب العلم. كانت العلوم اليونانيّة .يجب أن نشير أنّ الأسس التي شُيّدت عليها الحضارة الإسلاميّة هي تعاليم القرآن والسنّة النبويّة،  3

 واجهةَ هذا البناء المعرفّي للمسلمين، أمّا البناء الأساسيّ الذي تشكّل فهو حضارة جديدة مختلفة.
4 .Saïd, 1977. 



5 
 

داخله يجب أن تُمحَّصَ وتحوّلَ إلى بنًى غربيّة. وعلى هذا الأساس يجب أن يتمَّ تغريب كلّ شيء، ليس فقط 
ولًا إلى البنى حوزات العلوم والمعرفة، بل جميع مجالات الحياة الإنسانيّة، من أبسط أنماط السلوك الإنسانّي وص

الاجتماعيّة والسياسيّة الكبرى. هنا يجدر بنا أن نطرحَ السؤال التالي: هل بالإمكان استخدام الأساليب والطرق 
التقليديّة نفسها التي اعتمدتها الحضارات السابقة في مواجهة هذه الحضارة؟ بمنظار هذا البحث، المواجهة بالطرق 

مكوّنات  ربيّة، وفوق ذلك، ستؤدّي إلى القضاء علىغعلى الحضارات غير ال القديمة قاصرة وعاجزة عن المحافظة
. لقد وقف الغرب بما يحمل من صفات، أبرزها عدوانيّته، في مواجهة هذه الحضارات، وإذابتها في الحضارة الغربيّة

 ، وأبرز ميادين المواجهة في هذا الخضمّ هو الإسلام.الشرق، لا سيّما العالم الإسلاميّ

. يرى المواجهة بين الشرق والغرب كما أشرنا من قبل مواجهةٌ بين إيديولوجيّتَين أو رؤيتَين إلى العالم إنّ
أنّ التناقض بين الشرق والغرب هو في الأصل تناقضٌ بين فطرتَين وبين إيديولوجيّتَين، وبين ثقافتَين افتخار زادة "

على هذا  .1كلٍّ منهما مضادّة لغاية الكمال لدى الآخر" رًا، إنّ غايةَ الكمال لدىخ، وأخيًرا وليس آوفكرَين
الأساس هنالك تضادٌّ بنيويٌّ بين الشرق والغرب على جميع الأصعدة المتعلّقة بعلم الوجود، والمرتبطة بماهيّة الواقع، 
وماهيّة الإنسان، والهدف من الخلق، وما إلى ذلك. وقد أكّد عددٌ كبيٌر من المحقّقين على أوجه التناقض المبدئيّة بين 

 .2لٍّ من علم الوجود وعلم المعرفة، وعلم القيم، وعلم الإناسةالإسلام والغرب على صعيد ك

أن لا إمكانيّة لإيجاد نقطة مشتركة في المبادئ الأساسيّة لعلم المعرفة بين الفكر  رياني 3إيمان وكلاته ساداتي
فكر الغربّي والفكر الغربّي والإيديولوجيا الإسلاميّة، ولوجود تناقضات جدّيّة مستعصية في المفاهيم الأساسيّة بين ال

الإسلاميّ، لا يمكن ملاحظة أيّ باب مشترك بين هذَين الخطابين الفكريّين المختلفَين. الإسلام والغرب أُطُرهما 
وتقدّم تحليلات مختلفة عن المعطيات المتماثلة. إنّ متانة هذه  مختلفة، والُأطُر المختلفة تعرض مفاهيم مختلفة ومتمايزة،

                                                           
 .39م[، ص3339ش ]3191. افتخار زادة،  1
م[؛ 4134ش ]3133م[؛ زاهد وكلاته ساداتي، 4133] بش3131م[، و4131] ألفش3133. على سبيل المثال: إيمان وكلاته ساداتي،  2

 م[. 4113ش [3133غلشني، 
Jafari, 1992; choudhury 1995, 1997, 1998, 2007 and 2010; Sardar, 1977; Kamali, 2004. 

 
 م[.4131ش ]3134. إيمان وكلاته ساداتي ) 3



6 
 

في  1الإلٰهيّةأردْنا عرضَ المفاهيم إلى حدّ أنّنا إنْ  محكمةٌ ،التي تتضمّن بشكلٍ أساسيّ مفاهيم وجوديّة الُأطُر المعرفيّة،
في الإسلام، على سبيل المثال  اللاهوتيّة.استنباطات علمانيّة من المفاهيم  لن تكون المخرجات سوىإطار مادّيٍّ، 

عليها شرعة حقوق الإنسان الحديثة في الغرب. مع ذلك، الحريّة في مفهوم الحريّة، والحريّة من المفاهيم التي أكّدت 
يقول  هاتَين الرؤيتَين الفكريّتَين تعبّر عن مفاهيم مختلفة. والاختلاف المعنويّ هنا سببه الاختلاف في الرؤى والُأطُر.

  جعفري في مقارنته بين النظريّتَين الإسلاميّة والغربيّة حول مفهوم الحريّة:

فكر الغربّي الحريّة الفرديّة المطلقة لبني البشر، في حين أنّ الحريّة الفرديّة والحريّة العامّة على السواء في الفكر الدينّي يقرّ ال
 .2الإسلاميّ وفي النظام القِيَميّ الإسلاميّ محدودة ومحصورة ضمن الحدود التي وضعتها الشريعة

، فهو يرى أنّ الفردانيّة 3بأنّها مناقضة للفكر الغربّي وصف شودوري أيضًا مبادئ الفكر الإسلاميّ وأصوله
(Individualism( والثنويّة ،)Dualism ،خاصيّتان لا يمكن إنكارهما في الفكر الغربّي ) مضادّتان للفكر وهما

 الإسلاميّ؛

نهجيّة الفردانيّة تثبت المعطيات التاريخيّة وجودَ صراع دائم في الحوزة العلميّة )الاجتماعيّة(، أحدُ طرفَيها الم
(Methodological individualism المبنيّة على العدوانيّة الغربيّة المحور، وفي الطرف الآخر الإيديولوجيا التوحيديّة )

في  في استمراريّته ومركزيّته على عالم قد تفرّد.للواقع في إطار الإسلام. إنّ النظام في الغرب تاريخيًّا وبمعتقداته الوضعيّة، معتمدٌ 
مع التأكيد على محوريّة العلم في بناء العالم م، توافق العاحين أنّ الإسلام إيديولوجيا تامّة متكاملة تنهل من ظواهر فعليّة مبنيّة على ال

 .4والأنظمة الموجودة فيه

صُنعيّ لقد انتهى الأمر بالعلم الغربّي إلى ظهور بعض الخصوصيّات، كأصالة العينيّة، وتحوّل العلم إلى علم 
(Man  made( والمأزق المعرفّي للعلم، والتعدّديّة )Pluralism( والفوضويّة )Anarchism وعلى العكس .)

َـم Tawhidy epistemologyيديولوجيا التوحيديّة وعلم المعرفة التوحيديّ )من ذلك، في الإ ( ووحدانيّة العال
 الفكر الدينّي لا ماهيّة بشريّة له، وإنّما وللمعرفة العلميّة. فالعلم فيغائيّةُ الوجود والعلم هي الخاصّيّة الذاتيّة للعلم 

(. في مثل هذه الرؤية تفقدُ كلٌّ من أزمة العلم المعرفيّة، والعلمانيّة Divine law) الإلٰهيّالقانون هو مبنيٌّ على 
                                                           

 م[.4113ش ]3139. جوادي الآملي،  1
2  .Jafari, 1992, p. 332-333. 
3 . Choudhury, 1995, 1997, 1998, 2007 and 2010. 
4 . Choudhury, 1998, p. 19. 



7 
 

إلى ساحة العلم على نحوٍ يجعله  وأصالة العينيّة، والفوضويّة مفهومها، وينظر الإنسان (،Secularismالدنيويّة )
 يدرك غاية الوجود ومعناه.

 

 خطاب الاستشراق و"الإسلام" الذي يريده الغرب: (3

أشرنا من قبل، الاستشراق مفهومٌ طرحه إدوارد سعيد منذ أربعة عقود. مرجعيّة هذا المفهوم خطابٌ كما 
قرون، لتوصيف الشرق، وبالأخصّ العالم توليفيٌّ علميّ سياسيّ واجتماعيّ، تشكّل في الغرب منذ سبعة 

الإسلاميّ، على النحو الذي يريده الغرب. ويربط سعيد الاتجاهات الاستشراقيّة المتأخّرة بالقضايا السياسيّة في 
 العالم الغربّي، يقول:

الحرب العالميّة الثانية سياسيًّا بذل الغرب أقصى جهوده ليقف في وجه الإسلام. ومن المؤكّد أنّ القوميّة العربيّة كانت في 
وليصفّي حسابه معها وينتقم منها، كثّف جهوده لإبراز القضايا والمسائل التي  مبرياليّة الغربيّة؛حركةً أعلنت كرهها وعداءها للإ

 .1تجعل الإسلام مقبولًا لديه

الاستشراق، خطاب العلم والقوّة. لقد بذل الغرب ورجال الكنيسة الجهود الحثيثة، اعتمادًا على قوّتهما،  
 لتقديم المعرفة التي يرغبان بها عن الإسلام، لذلك بحثوا عن مواطن الاختلاف والتمييز:

هذا التمييز فتثبيت سيادة الغرب وتفوّقه  إنّ جوهر الاستشراق بُني على أساس الفصل والتمييز بين الشرق والغرب، أمّا مهمّة
 ،قيقة أنّ الاستشراق أو نظريّات الغربيّين حول الشرق، كانت انعكاسًا لتحكّم الغرب وسيطرته على الشرقعلى الشرق...الح

 .2ولطالما سهّلت هذه السيطرة

لكنّ الاستشراق ، 3الميلادبنظر زماني يعود تاريخه إلى ستّة قرون قبل  من أنّ موضوع الاستشراق غمعلى الرَّ
م، حين قرّر المجمع العلميّ المسيحيّ في فيينّا افتتحاح كرسيّ في كلّ 3311كنشاط منظّم وعدائيّ يعود إلى العام 

جامعة من جامعات عواصم الغرب الكبرى لتعليم اللغات العربيّة واليونانيّة والعبريّة، ليصبح بالإمكان التغلغل بين 

                                                           
 .42م[، ص3334ش ]3113. سعيد  1
 .31و  34. م.ن، ص  2
 م[.4113ش ]3133. زماني،  3



8 
 

( المرحلة الأولى بعد فتح المسلمين الأندلس، 3يصوّر دسوقي أيضًا أربعة مراحل للاستشراق:  .1العرب، وتنصيرهم
بعد الحروب الصليبيّة، حتّى القرن الثامن عشر الميلاديّ؛  ( المرحلة الثانية4وازدهار الحياة العلميّة في تلك الديار؛ 

( والمرحلة الرابعة بدأت بعد 2لحرب العالميّة الثانية؛ ( المرحلة الثالثة من منتصف القرن الثامن عشر حتّى نهاية ا1
 .2الحرب العالميّة الثانية، ولا تزال مستمرّة. وللمرحلة التي أعقبت الحروب الصليبيّة خصوصيّتها

إنّ الشرق الذي اختلقه هذا الخطاب شكّل موضوع بحثٍ وتحقيق لعدد كبير من منتقدي الاستشراق، 
ذي كان على رأس مفنّدي موضوع الاستشراق. يرى سعيد "أنّ الاستشراق كما يدلّ وبالأخصّ إدوارد سعيد، ال

. هذه الإملاءات  3تاريخه، قد بذل المساعي الحثيثة ليحول التلقين والفرضيّات إلى حقائق" لا جدال حولها"
: الخطاب والفرضيّات موجّهةٌ بصورة عامّة إلى العالم الإسلاميّ، لأنّ الاستشراق توليف خطابَين هما

بارزةٌ للأسباب والدوافع نفسها  الاستشراقالمسيحيّ/اليهوديّ والخطاب الاستعماريّ. "إنّ بصمة الاستعمار في 
. وعلى الرَّغم من غلبة التوجّه الاستعماريّ في مفهوم الاستشراق المتأخّر، لكنّ مبادئه 4الكنيسة" هاالتي تحضر في

 التبشيريّة التي كانت تسعى إلى تنصير العالم الإسلاميّ:بشكل عام متستّرة بالتوجّهات الكنسيّة 

يجد الباحث في تاريخ الاستشراق، انّ عليه أن يخطو أولى خطوات البحث من الكنيسة، فيعلمَ أنّ الجيل الأوّل من المستشرقين 
داية ولا يزالون من اللاهوتيّين كان من الرهبان والقساوسة، ومن ثمَّ يصل إلى واقع مفادُه أنّ بعض المستشرقين كانوا منذ الب

 .5المسيحيّين واليهود

إنّ التبشير المسيحيّ والاستشراق تيّاران متكاملان ومتداخلان، لا يمكننا الفصل بينهما؛ فهذا يفتح الطريق بما 
يضعه في متناول الآخر من تحقيقات ومباحث ومعلومات، وذاك يقدّم الدعم بما يزرعه من شكّ في العقائد 
والأصول الإسلاميّة الأساسيّة، وفي الحياة العقائديّة والأخلاقيّة للمسلمين، ليتمكّن من نشر المسيحيّة في أوساطهم 

 .6وتنصيرهم

                                                           
 م[.3334ش ]3113لإدوارد سعيد،  الاستشراق. مقدّمة عسكري خانقاه وفلادوند على كتاب  1
 .13-4م[، ص 3339ش ]3191دسوقي، .  2
 .93. سعيد، م.س، ص 3
 .39. افتخار زادة، م.س، ص 4
 .13. دسوقي، م.س، ص  5
 .393. م.ن، ص  6



9 
 

إنّ الاستشراق خطابٌ احتلّ حيّزًا واسعًا من النشاطات الإنسانيّة، من كتابة التاريخ وتدوينه، إلى اللاهوت 
إلى تسخير كلّ شيء،  افي أوج عزّه تسعالتي  من الطموحات العالميّة فالفنّ، لا سيّما السينما، ومجموعةً

في كلّ عمل من هذه الأعمال، بحسب أرضيّته، بُذلت المساعي الحثيثة لتقديم  وبالأخصّ الـ "غير" ]الآخر[.
م صلّى الله عليه المسوّغات لتحقير الشرق وبالأخصّ الإسلام. وانتهاك حرمة الرموز الإسلاميّة، لا سيّما نبّي الإسلا

زرع الشكَّ في وحيانيّة القرآن، ومدح أنظمة سياسيّة محدّدة في التاريخ الإسلاميّ، ومن ضمنها الحكم  ؛وآله وسلّم
تعزيز الصراع المذهبّي،  ؛تأسيس منابر في الجامعات الاوروبيّة باسم منبر العلوم الإسلاميّة التاريخيّة ؛مويّالأ

التجريح بجدوى  ؛لإسلام؛ تشويه شخصيّة مسلمي الشرق الأوسط في العصر الحاضروالتناقضات الداخليّة في ا
تعزيز  ؛المفاهيم المبدئيّة في الإسلام كالحجاب والجهاد؛ تقديم صورة عن الإسلام إرهابيّة ومناقضة للحضارة والمدنيّة

المواضيع الإسلاميّة، وغير ذلك... إنّ  تبعيّة النخب والعلماء المسلمين للعلوم التي ينتجها الغرب، والتي تعالج مختلف
 .1خطاب الاستشراق محورُه الكتابات التاريخيّة والفلسفيّة واللاهوتيّة، والرواية والقصّة، والفنّ ولا سيّما السينما

 وأبعاده الاستغراب( 4

أن نعرّف شكلين عامّين للاستغراب: النقديّ وغير النقديّ. إذا تقرَّر أن يُنمّى علم الاستغراب ويُعزَّز  يمكننا
اجة ماسّة إلى التسليم بواقع مفادُه أنّ الاستغراب يختلف لحبصفته أحد فروع العلوم الإنسانيّة والاجتماعيّة، فا

نكار كون الاستشراق والاستغراب وجهين لعملة واحدة. موضوعًا وأسلوبًا عن الاستشراق، علمًا أنْ لا مجال لإ
فطرح خطاب الاستشراق مثلًا وتقويمه، يشكّل جزءًا من موضوع الاستغراب. وحين يتمّ تعريف وتقويم الماهيّة 
العدوانيّة للغرب، من الطبيعيّ أن تتوضّح من خلال هذا التعريف ماهيّة الغرب أيضًا. لهذا السبب يؤمن آهيسكا 

بموضوعات  السلطويّة وار والتفاعل بين الاستغراب والاستشراق. ففي كلا الاتجاهَين يمكن طرح علاقات القوّةبالح
. مع ذلك، في الظروف والأوضاع الحاليّة، الاستشراق ماهيّته "عدائيّة"، والاستغراب ماهيّته 2مثل "الأنا" و"الآخر"

ان يلجأ في تقويمه للغرب إلى الأساليب والأنماط الاستشراقيّة. من "دفاعيّة"، لذا يجب القول إنّ الاستغراب لا يمكنه 
ناحية أخرى، وبناءً على المباحث المذكورة آنفًا، والقائلة إنّ إيديولوجيا الشرق غير عدوانيّة، الاستغراب يختلف 

 عن الاستشراق معنًى وتوجّهًا.
                                                           

 زادة، م.س. . سعيد، م.س؛ دسوقي، م.س؛ مختار 1
 م.4131. آهيسكا،  2



10 
 

إن نحن عدنا إلى المصادر والنصوص العلميّة يمكننا العثور على تعريف عامّ للاستشراق: أي خطاب العلم 
والسلطة الذي يسعى إلى تنظيم ديار الشرق الأسطوريّة على النسق الذي يريده؛ لكن في ما يتعلّق بالاستغراب لا 

كلٌّ من آهيسكا من تركيا وتوكّلي طارقي من  من بين الباحثين الشرقيّين بذلَوجود لتعريف واضح لا لبس فيه. 
إيران، جهودًا لعرض نمط من الاستغراب في وطنه.نمط لا بدّ من أن يقدّم تعريفًا للاستغراب. آهيسكا، في كتابه 
الذي تطرّق فيه إلى تقويم الاستغراب في تركيا، عرّفَ الاستغراب أنّه أبعد من موضوع الاختيار من الحضارة 

وأنّه أبعد من المقاومة أو الثورة في مواجهة الغرب، كما هو الحال في الشرق الأوسط. هو يرى "أنّ الغربيّة، 
الاستغراب استراتيجيا ونهج وتكتيكات ذات اتجاهَين خطابّي وغير خطابّي، يستخدمها "الشرقيّ" ردًّا على الغرب. 

ضت عليها عمليّة التحديث، وهو في الوقت عينه بالنسبة إلى تركيا، الاستغراب طريق للعودة إلى الأصالة، التي ق
  .1التاريخ المعاصرمسعًى لمواكبة 

بالنسبة إلى آهيسكا الاستغراب ليس فقط مرشدًا للسياسة بمعناها المحدود، بل هو المرشد لكمٍّ كبير من 
ة والدينيّة، وفي أداء النخب تنشئة الأطفال، ومن العلاقات الأسريّة وصولًا إلى الُهويّتَين القوميّالمواضيع بدءًا من 
. لذا فإنّ علم الاستغراب الذي يقصده آهيسكا إنّما هو نوعٌ من العودة 2بث البرامج الإذاعيّة كذلك من خلال

إلى الذات بحذاء قوّة الغرب مالك العلم والتقانة الحديثَين. أمّا توكّلي طارقي فله نظرة مختلفة إلى موضوع 
وصف نظريّته بأنّها غير نقديّة كليًّا، تأتي في سياق عرض معرفة الإيرانيّين بالغرب  غتراب في إيران. يمكنسالا

الاستغراب اللامرئيّ"، وعلى مفهوم "العقلانيّة الغربيّة" لدى فيبر، " 3كما أنّه استنادًا إلى مقالة كول عرضًا وصفيًّا،
الثامن عشر الميلاديّ، وما بعده؛ إنّها رؤية بشكل عامّ تطرّق إلى  تأريخ تعرّف الإيرانيّين الغربَ منذ بداية القرن 

 .4غير نقديّة للغرب

في التحقيق الذي أجراه سنوغراز حول موضوع البوذيّة والديانة الميجيّة في اليابان وعلاقة هذا الموضوع 
 الي للاستغراب:بالاستشراق والاستغراب، اعتمد مسبقًا نهجًا يتراوح بين النقد والمسايرة، وقدّم التعريف الت

                                                           
1
 .23آهيسكا، م.س، ص  . 

 .24آهيسكا، م.س، ص .  2
3  .Cole, 1992. 

 م.4113 .طارقي توكّلي، 4



11 
 

 .1وهو مفهوم غير مضاد للاستشراق "الاستغراب مصطلح يمكن استخدامه لوصف استعانة آسيا بالغرب؛

 :وهو يقول بنوع من التساهل بالنسبة إلى الاستغراب في تقويمه له في بلاده

 .2المستشرقين الغربيّين بصدد البوذيّةإنّ إحدى مشكلات ظاهرة "الاستغراب" عدم التمييز بين القوميّة اليابانيّة وخطاب 

يتبيَّن من فحوى الكلام أنّ الاستغراب لدى سنوغراز شكل آخر مختلف عن الاستغراب لدى آهيسكا 
ويمكن عدُّ هذا النوع من الاستغراب شكلًا آخر من استغراب الغربيّين أنفسهم. لا ينظر إلى  وتوكّلي طارقي.

الاستغراب بصفته عدوًّا وإنّما بصفته بِنية خاصّة أنتجتها قرون خمسةٌ من العمل الفكريّ. في هذا النوع من 
 الاستغراب:

ما صدًى للتوجّه الذي يجعل الغربُ فيه ليس هنالك من منحًى خطابّي بالنسبة إلى موضوع "الغرب" وإنّ -3
 لآخرين.لذاتَه موضوعًا ذاتيًّا، لا ليسيطر على موضوعه بل ليعرِّفَه 

، ومسعًى لتعريف الغرب بصفته مرشدًا للآخرين، يرشدهم 3إنّه توجّه مبنيٌّ بشكل عامّ على النرجسيّة -4
 إلى طرق العمل.

 المعرفيّة بأجمعها.الغرب هو المحور الذي تدور حوله الأمور  -1

 ارتقى بنفسه من المستويات الفكريّة إلى المستويات الإيديولوجيّة، ليصنع لنفسه مفاهيمها الإيديولوجيّة. -2

على العكس من هذا التوجّه غير النقديّ، أو الضئيل نقدُه، يُبرز فِن الوجهَ النقديّ للاستغراب، المبني على 
. يقول فِن الاستشراقذي كان الأساس الذي ارتكز عليه إدوارد سعيد في كتابه الُأطُر الفكريّة لميشيل فوكو، وال

 آخذًا في الِحسبان موضوعَي الاستعمار والرأسماليّة في تعريف الاستغراب:

                                                           
 .33م، ص4111. سنوغراز،  1
 .494-492.م.ن، ص 2

3 .Narcissism 



12 
 

الاستغراب من خلال هذه الرؤية فضاءٌ مفهوميٌّ وتاريخيّ، يؤلّف حكايته الخاصّة عن الموضوع وحكايته الخاصّة عن  إنّ
وأن تتأثّر بها على مستوى العالم، بسبب الرؤية إلى العالم بناءً على  ، هذه الحكاية يمكن أن تصبح هدفًا لعدائيّة الحداثة،التاريخ

 .1المخطّط الذي وضعته الحداثة والاستعمار الأوروبّي

النقديّة للغرب، يتبيّن بوضوح من خلال تعريف فِن أنّ الاستغراب الذي يرمي إليه ليس أنموذجًا من المعرفة 
نقد لعدوانيّة الاستعمار  ؛بوصفه )أي الغرب( حيِّزًا مكانيًّا مختلفًا عن الشرق، وإنّما يتضمّن نظرة نقديّة إلى حدٍّ ما

بالنسبة إلى تشكّل الحداثة بصفتها عرقًا خاصًّا  علم معرفيّةوالحداثة. إنّ تقويم فِن للاستغراب يأتي في سياق نظرة 
، لكن ليس بمعنى مع ذلك، على الرَّغم من أنّ رؤيته مبنيّة على الأسس الفكريّة لفوكو .ويّةالسلط القوّة/هو العلم

ة ومرتبطة بالرأسماليّة ويّالسلطالقوّة الحداثة بصفتها بِنية ناجمة عن العلم/  إثنلجةمن  نوع .اتخاذ موقف حيال الغرب
 .2والاستعمار

للغرب، حين يوضع على بساط البحث في العالم الإسلاميّ، يتحوّل إلى إنّ هذا الخطاب ذا الرؤية النقديّة 
خطاب يتجاوز البنى الفوقيّة للموضوع،  محاولًا دخول مستوياته التأسيسيّة والإيديولوجيّة. وكما أنّ الغربَ في 

النقديّة يعرّف الغرب  الاستغراب غير النقديّ يصبح المحور الذي تدور حوله الأمور المعرفيّة بأجمعها، في هذه الرؤية
بوجهه الإيديولوجيّ، المضادّ للمفاهيم الإسلاميّة، وتوضع السيطرة الغربيّة والعدوانيّة الغربيّة موضع النقد الجدّيّ، 

كل مبعثر، وعلى نحوٍ لا يتيح الذي لا يزال دون ريب في مرحلة تشكّله الأوّليّة. حاليًّا هذه الرؤية موجودة إنّما بش
بصورة عامّة تشكّلت في القرن المنصرم أشكال من المقاومة في  و مقولة ما.ألها ضمن خطاب ما   تعريفتقديم

البلاد الإسلاميّة في مواجهة الغرب، ابتداءً من مواقف السيّد جمال الدين الأفغانّي وأقرانه كالشيخ محمّد عبده 
 عقبها من قضايا في العالم الإسلاميّ.ورشيد رضا، وسيّد قطب، وصولًا إلى انتصار الثورة الإسلاميّة وما أ

ومته بناءً على هذا المذهب الفكريّ، الغربُ إيديولوجيًّا معادٍ للمبادئ الإسلاميّة. لهذا السبب، يجب مقا
ستراتيجيا سياسيًّا، لكنّها في مجال العلم والمعرفة بحاجة إلى على الرغم من فاعليّة هذه الإ لصون الُهويّة الإسلاميّة.

من هذه الزاوية، في نطاق العلم والمعرفة، الاستغراب النقديّ المبني على  نتاج العلميّ.ة الملائمة وإلى الإالأرضيّ
ّـا يتشكّل، وإمّا أنّه عالج القضيّة بالمفرّق، ويفتقد إلى المعالجة المعمّقة. إذا  الأسس والمبادئ الإسلاميّة، إمّا أنّه لم
                                                           
1 .Venn, 2000. P. 2 
2 .Ibid 



13 
 

الفرضيّات فذهب الاستغرابّي أي الاستغراب النقديّ في العالم الإسلاميّ، تقرّر تعريف الخطوط العريضة لهذا الم
 التالية هي الأهمّ:

 "الغرب" موضوع يتجاوز الفكر المتعلّق بمنطقة جغرافيّة خاصّة، إنّما له مبادئه القيميّة الخاصّة. -3

والإسلاميّة، وإنّما أيضًا وفي الكثير من الحالات،  الإلٰهيّةالغرب بنية قوليّة، مناقضة ليس فقط للمفاهيم  -4
 لديها على العكس مّما تدّعيه، الكثير مّما يُناقض المفاهيم الإنسانيّة.

الاقتصاديّة والسياسيّة والثقافيّة  النواحيالإمبرياليّة بعدٌ من أبعاد البنية الخطابيّة الغربيّة، متغلغلةٌ في مختلِف  -1
 والدينيّة.

هيم الإسلاميّة أفضل من المفاهيم الغربيّة سُبُلَ حلٍّ للمسائل الإنسانيّة والاجتماعيّة، وبالأخصّ المفا -2
 العدالة.

لقد ابتُليَ العالم الإسلاميّ مؤخّرًا بنوعٍ من الغربة السياسيّة والفكريّة، ومن الضروريّ أن يتخلّص من  -4
 ة الغرب معرفةً صحيحة.هذا الوضع. ومّما يحتاجه للخروج من هذا المأزق معرف

 ( الاغتراب النقديّ، المقاومة والتحدّيات:5

العشرين وليدة نوعٍ من اللاوعي  عدّ حركات المقاومة التي واجهت الغرب في القرن مكن بشكل عامّلممن ا
التاريخيّ والاجتماعيّ للتصدّي للغرب، وهي من هذه الزاوية نوعٌ من الاغتراب النقديّ. هذا الادّعاء سببه أيضًا أنّ 

المعرفة نّ هذه أالخطاب المسيطر على هذه المقاومات لا يعرف الغرب رسميًّا، وإنّما هو منتقدٌ جدّيٌّ له. علمًا 
الوطنيّة والاقتصاديّة والإسلاميّة،  ف مقاومةُ الغرب ونقده في إطار الدفاع عن الُهويّةطح القضايا. تُعرَّبس تبطةرم

 ولكنّها تحتاج إلى ارتياد مباحث ممنهجة ومعمّقة معرفيًّا.

بالدول غتراب النقديّ، نوعٌ من الاغتراب الخاصّ سطروحة آنفًا، يمكن القول إنّ الاانطلاقًا من المباحث الم
الإسلاميّة في الشرق الأوسط. هذا النوع من الاستغراب يبحث عن نوع من العودة إلى الذات، ليتمكّن من 



14 
 

الخلاص من سيطرة الغرب الفكريّة والثقافيّة. يعرّف إدوارد سعيد الحركات التحرّريّة في الشرق وفي العالم 
 الإسلاميّ بأنّها مقاومةٌ للإمبرياليّة الغربيّة، يقول:

أخرى إنّ حركات التحرّر التي قامت في القرن العشرين في الشرق وفي البلاد الإسلاميّة، كما يقول أنور عبد  من ناحية
  .1المستشرقين ونظريّاتهم، وفضحت الإمبرياليّة الغربيّة الملك، قضت فعليًّا وعمليًّا على أفكار

إنّه مقاومةٌ تتصدّى  هذه المقاومات؛ لمثلساس المعرفّي إنّ الاستغراب النقديّ في العالم الإسلاميّ، هو الحجر الأ
فهنالك مواطن خلاف بنيويّة بين الإسلام والغرب في العديد من المقولات، ومنها لأسس علم الوجود الغربّي. 

هذه الفروقات غير  تعريف الواقع وقوامه، وتعريف الإنسان والهدف من خلقه، وهدف الخليقة، وغير ذلك.
إنّ مقاومة الدول غير الإسلاميّة للغرب  .موجودة بين الحضارات الأخرى والغرب، وإن وُجدت ففي الحدّ الأدنى

. أمّا مقاومة الإسلام الدفاع عن هُويّتها الثقافيّةإلى مصالحها الاقتصاديّة، أو  إلى المحافظة علىبشكل عامّ إمّا  تهدف
يديولوجيًّا وقيَميًّا. وعلى هذا الأساس، لا يقتصر التناقض بين الإسلام والغرب على عدم للغرب. فتتضمّن وجهًا إ

 الاعتراف بالقيم الغربيّة الأساسيّة، وإنّما يذهب أبعد من ذلك، فهو على الضدّ منها بنيويًّا.

عرّف غتراب، ويرى سبب ذلك في حاجة الشرق إلى تسإنّ إدوارد سعيد يُعارض تشكّل خطاب باسم الا
 الخطاب الاستشراقيّ، وعدوانيّته، لتشكيل خطاب يسعى إلى خلقِ شرق آخر يُدعى الغرب:

الاستشراق )أي لا يجب جعل  غتراب مكانسأتمنّى قبل أيّ شيءٍ آخر أن أُبيّن لقرّائي الأعزاء، أنّه لا يجب أن يحتلّ الا
حسب شرقيًّا الاستغراب ردًّا على الاستشراق(. فمَن كان في الماضي يحمل علامة "الشرقيّ" لن يعجبه هذا الفكر، وبما أنّه كان يُ
شراق معناها، هو مستعدٌّ، وأكثر من الحدّ، لدراسة "الشرقيّين" الجدد أي "الغربيّين" الذين صنعهم وصقلهم بيديه. كأنّ معرفة الاست

كيف يمكن، وعلى أيّ نحوٍ، أن ينجرّ مَن ضلّلته وأغوته هذه المعرفة، أو أيّ معرفة أخرى، في أيّ مكان وفي أيّ زمان، نحو الابتذال 
 .2والانحطاط. واليوم إمكانيّة هذا الانحطاط أشدّ ربّما أكثر من أيّ وقت مضى

                                                           
 .34. إدوارد سعيد، م.س، ص 1
 .31. سعيد، م.س، ص 2



15 
 

الاستشراق نفسه بديلًا من الاستغراب، فحين يُعرف ربّما كان سبب معارضة إدوارد سعيد هو أنّه يُعدّ 
يُفهم مقدار كبير من ماهيّة الغرب. مع ذلك يبدو أنّ العالم الإسلاميّ على نحوٍ خاصّ بحاجة خطاب الاستشراق 

 ه يفوق التحليلات الموجودة في الاستشراق.موضوعِ خطابٌ تحليلُ إلى خطاب الاستغراب.

يحُ للعالم الإسلاميّ فرصة جديدة. سيُعرّف لنا ماهيّةَ الغرب، وعلومَه، لا سيّما من الواضح أنّ الاستغراب سيُت
مع ذلك هنالك تحدّياتٌ وعوائق تواجه الاستغراب في  علم الوجود وعلم المعرفة، ونهجَ ظاهرة تُدعى "الغرب".

 هي:في هذا المجال العالم الإسلاميّ بشكل خاص؛ التحدّيات الأساسيّة 

 الاستغراب وأجواؤه اليوم تختلف عن ظروف الاستشراق في القرن الماضي.مكانة  -3

المنظّر  ،المعقّدة التصدّي للغرب تصدٍّ لظاهرة مسلّحة بالعلوم والفنون، وبشكل خاصّ العلوم الإنسانيّة -4
 لها. لذا، فإنّ الغرب ظاهرة معقّدة، هُلاميّة ومتعدّدة الوجوه.

في مواجهة  أدّى إلى أن يبقى الموقف المتّخذ رٌ في التنظير، وهذا الفقر النظريّالعالم الإسلاميّ يواجهه فق -1
الغرب محصورًا في إطار المواضيع القيَميّة، بدلًا من أن يكون مبنيًّا على أسسٍ نظريّة مدوّنةٍ، مرتكزةٍ على مباحث 

 لى المواقف القيَميّة المحضة.علوم المعرفة والوجود والمنهج. ولا يمكن الشروع بتعرّف الغرب، اعتمادًا ع

النظريّات الجديدة في الغرب، عثرت على حيّزٍ ن الهلاميّة الفكريّة، وهذه الُهلاميّة معرفتها ليست بالأمر  -2
( والنظريّة Fuzzy logic) أو الضبابّي المشوّش( والمنطق Nonlinearالسهل. إنّ استخدام الأنماط اللّاخطيّة )

 Chaos) ى فوض(، ونظريّة الComplexity(، ونظريّة التعقيد )String theory) أو الخطيّة السلكيّة
theory) َللغرب الفرصةَ  بة المبنيّة على هذه النظريّات، قد أتاحت كلّهافي التحليلات الاجتماعيّة، والأنماط المقَول

 كي يكون تعرّفه أمرًا صعبًا بالنسبة إلى العالم الإسلاميّ والشرق.

كما أشرنا من قبل مفهوم مختلف عن الاستشراق. فهو قبل أن يكون عملًا عدائيًّا، عملٌ  الاستغراب -4
( الغرب، أصالةً موضوع وظاهرة عدائيّة، 3دفاعيٌّ بشكل عامّ للمحافظة على هُويّتنا وصونها، ولهذا الأمر سببان: 

 علم معرفيّة وما شابهها...(.وتعرّف المباحث ال ( عرف الشرقُ الغربَ من موضع دونّي )من حيث التنظير4و



16 
 

وهل بإمكان مَن هو في وضع متدنٍ تعرّف عدوانيّة جموحة؟ الجواب عن هذا السؤال ليس سهلًا، أو هو على 
 الأرجح جوابٌ سلبيٌّ. 

ففي الوقت الراهن، حيث  إنّ أرضيّة الاستغراب النقديّ الإسلاميّ، تختلف عن أرضيّة الاستشراق. -1
فة في الغرب وفي الفكر الغربّي، يحتاج الاستغراب النقديّ إلى أنْ يُفصَلَ عن تلك الحاضنة، يتموضع العلم والمعر

وإلى طرح أرضيّة مختلفة وحاضنة محلّيّة، لتقديم خطاب مختلف عن العلم والفكر الغربيَّين الموجودَين في الاستشراق. 
يجب أن يُفصل الاستغراب النقديّ من  اق. مع ذلكفمعرفة الغرب تحتاج إلى معرفة أبعاده كلِّها ومن بينها الاستشر

حيث كونُه مبنيًّا على مفاهيمَ قيَميّة خاصّة عن أرضيّة الاستشراق ذات المفاهيم القيَميّة الخاصّة بها )العدوانيّة 
الأرضيّة من الغربيّة، والثقافة الغربيّة(، وإيجاد أرضيّة مختلفة لطرح القضيّة ومنهج التحقيق، ووضع النظريّات. هذه 

 أهمّ احتياجاتها الأوّليّة معرفة الغرب الوافية، بأبعاده كلِّها ومن ضمنها الاستشراق.

 طرح أفق جديد:( 1

، لنصدّ بواسطته الاجتياحَ الكاسح الفكريّ والثقافّي المتعدّد الألوان في عصرنا، الجهاد الفكريُّ حاجةٌ ملحّةٌ
المسؤوليّة المهمّة تقع على عواتق العلماء والمفكّرين والباحثين المسلمين، كي لا والأشكال لذواتنا ومجتمعاتنا. وهذه 

. هذه المقالة ترى إلى الاستغراب النقديّ موضوعًا معقّدًا، وأهمّ 1تكون على الأرض فتنة ويكون الدين كلُّه لله
حرف عن التعريف الجغرافّي )مثل معرفة هذه المعرفة يجب أن تُ المسائل المتعلّقة به قضيّة معرفة الغرب معرفةً دقيقة.

أميركا الشماليّة أو الجنوبيّة أو الشرقيّة أو الغربيّة(، باتجاه معرفة الغرب بصفته أرضيّة معرفيّة خاصّة. تغيير الاتجاه 
والمنطق، يتطلّب تعرّف النظريّات الغربيّة في المجالات المختلفة، من التأريخ والفلسفة إلى علم النفس وعلم الاجتماع 

وغير ذلك من العلوم، ومن ضمنها علم الاستشراق. إنّ الأفقَ الجديد البديل يتضمّن الاستراتيجيّات التالية لإيجاد 
 استغراب نقديّ في العالم الإسلاميّ:

يجب أن يحافظ الاستغراب النقديّ على ما لديه من أخلاق المقاومة المبنيّة على القيم الإسلاميّة، وفي -3
 ينه يجب أنْ يوجّه اهتمامَه إلى المستويات الأكثر تأصيلًا أي إلى علم معرفة المقاومة.الوقت ع

                                                           
 .449. دسوقي، م.س، ص 1



17 
 

علم المعرفة الغربّي بإنتاج وإعادة إنتاج المعرفة في  ممن الضروريّ تعرّف الحاضنة الحاليّة للعلمانيّة التي يقو-4
 داخلها.

 العلوم المختلفة وصولًا إلى النظريّات الجديدة.عرّف النظريّات الغربيّة، من النظريّات الكلاسيكيّة في ت-1

يصعب حتمًا تعرّف  اللّاخطيّة والهلاميّة، التيتعرّف النظريّات الجديدة التي تؤكّد بشكل عامّ على الأنماط -2
 أسسها العلم وجوديّة.

م والتراث دئيًّا الإجابة عن سؤال: ما هو "الشرق" أي الإسلابلاستغراب وجهٌ إيجابيٌّ أيضًا، وهو مل-4
 الإسلاميّ، وما هي المسافة الفاصلة بينه وبين مُثُلِه وتطلّعاته.

الاستغراب النقديّ في العالم الإسلاميّ يحتاج إلى عمل تنظيريّ معرفّي واسع مصدره "نحن". ومع الأخذ -1
 ة.في الحسبان الفقر في النظريّات، نحن نحتاج إلى وضع نظريّات في جميع فروع العلوم الإنسانيّ

العلم الغربّي، لا سيّما علم الاستشراق يؤدّي دور عجل السامريّ، وحين نتمكّن نحن من العثور على علم -9
استغراب دقيق، لا نعود بحاجة لأن نتغذّى من هذا العجل. لذا فإنّ أرضيّة الاستغراب النقديّ تحتاج إلى 

وعلم الإناسة وعلم القِيَم، أي إلى "نظريّات مفاهيم خاصّة بنا في ما يتعلق بعلم الوجود وعلم المعرفة 
 ستغراب تعوِزه النظريّة.إسلاميّة" بشكل عام. إذًا علم الا

 النتيجة( 9

إنّ موضوع علم الاستغراب يواجه حاليًّا بالنسبة إلى أيّ حضارة، لا سيّما بالنسبة إلى الحضارة الإسلاميّة 
إنّ الغرب بنية عدوانيّة هجوميّة نقلت عناصر هُويّتها إلى جميع تحدّيًا وأصوليّة تُدعى العلمانيّة والغربيّة. 

رفيّة. فإذا اعتمدها الاستشراق، فإنّ تلك عومن ضمنها المجالات العلميّة والممفاصل المجتمعات وعروقها، 
المواجهة لن تُفضي إلى أي نتيجة، ولن تتمخّض عن شيء، لأنّ الغرب كعجل السامريّ، الذي أذهل الجميعَ 

رُ الجواهر التي صُنع منها، وحاجات هذا العالم الإنسانّي التي يلبّيها في الوقت الحاضر حاجات صنعيّة. سح
أنّ المجتمعاتِ كلَّها، ومن ضمنها المجتمعات الإسلاميّة، تتغذّى من حليب هذا العجل ولحمه، فإنّ أيّ  وطالما

اب في العالم الإسلاميّ هُويّة فكريّة ومعرفيّة نتيجة. لن يُحسَب الاستغر إلى أيّ تُفضينظريّة نقديّة لن 



18 
 

لّقة والمرتبطة بها كلّ عمستقلّة، إلّا حين يخرج من الشبكة الفضفاضة التي اصطاده الغربُ بها، الشبكة المت
الأمور والشؤون السياسيّة والاقتصاديّة والاجتماعيّة والثقافيّة. لذا فإنّ الاستغراب النقديّ يحتاج إلى شبكة 

بطة من المفاهيم والبنى الإنسانيّة والاجتماعيّة، بإمكانها أن تطرح من دون الحاجة إلى حلى عجل مترا
السامريّ بنيانًا معرفيًّا حديثًا، ينافس الاستشراق؛ بعبارة أخرى يجب أن يكون الاستغراب النقديّ مستقلًّا في 

ه موجودًا مستقلًّا وهويّة مستقلّة. لا يعني أموره كلِّها عن الغرب، ليصبح قادرًا على أن يتعرّف الغرب بصفت
العلميّة والمعرفيّة. فالغرب له وجهان عامّان شاملان، أحدهما  هوإبداعاتالغرب هذا حتمًا إنكار اكتشافات 

وجوهَ  الانتقاديُّ الاستغرابُ الطبيعيّ، وجه العلم والمعرفة، والآخر وجهه الإيديولوجيّ. يجب أن يعرفَ
 ".اسمه "الاستغراب النقديّالاختلاف، في هذه الحالة سيتشكّلُ طرحٌ ابيستيمولوجيٌّ 

 المصادر والمراجع:

سير تاريخى انديشه افتخار زادة، محمود رضا، "مقدّمة عن خدمة الاستشراق وخيانته" مقالة منشورة في  -
طهران، منشورات هزاران، ]المسار التاريخيّ للفكر الاستشراقيّ، وتقويمه[،  وارزيابى شرق شناسى

 م[.3339ش ]3191

إيمان، محمّد تقي، وأحمد كلاته ساداتي، "منهجيّة العلوم الاجتماعيّة في الإسلام، لمحة عن نظريّة مسعود  -
، قم: [منهجيّة العلوم الإنسانيّة] روش شناسى علوم و انسانى مجلةالعالم تشودهاري"، مقالة منشورة في 

 م[.4131ش ]3133، 11مركز بحوث الحوزة والجامعة، العدد

معرفت  مجلة إيمان، محمّد تقي، وأحمد كلاته ساداتي، "جولة في الإيديولوجيا والعلم"، مقالة منشورة في -
 م[.4131ش ]3133، 2]المعرفة الثقافيّة والاجتماعيّة[، العدد  فرهنگى واجتماعى

إيمان، محمّد تقي، وأحمد كلاته ساداتي، "دراسة تطبيقيّة حول مسؤوليّة العلوم الاجتماعيّة في الإسلام  -
]منهجيّة العلوم الإنسانيّة[، قم: مركز بحوث  روش شناسى علوم انسانى مجلة والغرب"، مقالة منشورة في

 م[.4133ش ]3131، 13الحوزة والجامعة، العدد 



19 
 

عرض نمط "منهجيّة العلوم الإنسانيّة لدى المفكّرين المسلمين" )وأحمد كلاته ساداتي،  إيمان، محمّد تقي، -
 م[.4131ش ]3134أنموذج من علم المنهج في العلوم الإسلاميّة(، قم: مركز بحوث الحوزة والجامعة، 

ء، ]علم المعرفة في القرآن[، قم، منشورات إسرا معرفت شناسى در قرآنجوادي آملي، عبد الله،  -
 م[.3333ش ]3193

مطالعات أسلمة العلم لدى عطاس وفاروقي )دراسة تطبيقيّة("، مجلة زاهد، سعيد، واحمد كلاته ساداتي، "" -
، 41م[، العدد 4134ش ]3133 ]دراسات معرفيّة في الجامعة الإسلاميّة[، اه اسلامىگمعرفتى در دانش

 .31ص 

]تعرّف الاستشراق وعلم معرفة  شناسى غربيّان ى با استشراق و اسلامئآشنازماني، محمّد حسن،  -
 م[، منشورات المصطفى الدوليّة.4113ش ]3133الإسلام لدى الغربيّين[، قم، 

]المسار التاريخيّ للفكر الاستشراقيّ،  ارزيابى انديشه شرق شناسى تاريخى و سيردسوقي، محمّد،  -
 ترجمه بالفارسيّة محمود افتخار زادة، طهران، منشورات هزاران. وتقويمه[،

الاستشراق؛ الشرق الذي خلقه الغرب[، ] غرب استء شرق شناسى؛ شرقى كه آفريدهسعيد، إدوارد،  -
م[، مؤسّسة 4134ش ]3113سكري خانقاه وحامد فولادوند، طهران، عترجمه بالفارسيّة أصغر 

 مطبوعات عطائي.

]خرافة الحياة الجديدة[، ترجمته بالفارسيّة فاطمة ولباني، طهران  ى جديدگافسون زدوش، داري ان،گشاي -
 م[، نشر وتحقيق فرزان روز.4119ش ]3131

ش 3133]من العلم العلمانّي إلى العلم الدينّي[،  طهران،  از علم سكولار تا علم دينىلشني، مهدي، گ -
 م[، مركز بحوث العلوم الإنسانيّة والدراسات الثقافيّة.4113]

Ahiska, M. (2010). Occidentalism in Turkey, questions of Modernity and 
National Identity in Turkey Radio-Broadcasting, London: I. B. Tauris Publishers. 



20 
 

Choudhury, M. A (1995). ‘The Epistemic-Ontic Circular Continuity World 
View of Tawhidi Methodology in the Natural and Social Sciences’, in M. A. 
Choudhury (ed.), The Epistemological Foundations of Islamic Economic, Social 
and Scientific order, Vol. 4. Ankara: Statistical, Economic and Social Research and 
Training Center for Islamic Countries. 

Choudhury, M. A. (1997). (Money in Islam; A Study in Islamic Political 
Economy, London and New York: Routledge. 

Choudhury, M. A. (1998). Studies in Islamic Sciences, London: Macmillan. 

Choudhury, M. A. (2006). ‘Belief and knowledge formation in the Tawhidi 
uperspace’, The Koranic Principle of Complementarities Applied to Social and 
Scientific Themes, Science and Epistemology in the Qur’an; Lewiston, NY: The 
Mellen Press. 

Choudhury, M. A. (2007). The Universal Paradigm and Islam World-System 
Economy, Society, Ethics and Science, World Scientific Publishing Vo. Ltd. British 
Library Cataloguing in-Publication Data. 

Cole, J. R. (1992). Invisible Occidentalism: eighteenth- century Indo-Persian 
constructions of the West, Iranian Studies, No, 25. 

Jafari, M. F. (1992). ‘Counseling Values and Objectives: A comparison of 
Western and Islamic Perspective’, A Paper was presented at National Seminar on 
Islamic Counseling, Selangor, Malaysia, 17 December 1992, published in AJISS; 
Vol. 10, No. 3. 

Kamali, M. H. (2003). ‘Islam, Science and Rationality: A Brief Analysis’, Islam 
& Science; Vol. 1, No. 1. 



21 
 

Said, E. (1977). Orientalism, London: Penguin 

Sardar, Z. (1977). Science, Technology and Development in the Muslim 
World, New Jersey: Croom Helm, London: Humanities Press. 

Snodgrass, J. (2003). Presenting Japanese Buddhism to the west. Orientalism, 
Occidentalism, and the Volumbian Exposition, Chapel Hill: the University of 
North Carolina Press. 

Tavakoli- Targhi, M. (2001). Refashioning Iran; Orientalism, Occidentalism 
and Histography, st Antony’s Series, Oxford. 

Venn, C. (2000). Occidentalism, Modernity and Subjectivity, London: Sage 
Pub. 

 

 

  

 

 

 

 

 

 


