
1 
 

 هيدغر ونهاية الفلسفة

 1علي فتحي

 2ترجمة: أ.د. دلال عباس

 :خلاصة

تكلّم هيدغر في آثاره مرارًا وتكرارًا على نهاية الفلسفة، نهدف في هذه المقالة إلى الدلالة على الجذور القديمة لما 
بديلتاي وطموحه للوصول إلى قراءة بعد الطبيعة ونهاية الفلسفة، مع الأخذ في الحسبان مقاربته التاريخيّة المتأثّرة 

 ين:لاستنباط أنّ للفلسفة بنظره معنيصافية للتعاليم المسيحيّة. يمكن من خلال التدقيق في آثاره ا

تاريخ هذه الأخيرة بدأ مغفِلًا الوجود، مشتغلًا على  ل: يرى إلى الفلسفة مرادفًا للميتافيزيقيا، ويعتقد أنّالأوّ
الموجودات، وأنّ العدميّة التي وقع الغرب في حبائلها، ليست سوى إغفال لحقيقة الوجود، أمّا الفلسفة بحسب المعنى 

اف، يمكن إلى نهاية المط –كما يعتقد  –الثاني فمرادفة للتفكير، وبما أنّ الفلسفة بالمعنى الميتافيزيقي قد وصلت 
 للفلسفة بمعنى التفكّر والعلاقة الجديدة بالوجود أنْ تفتح كوّةً أمام البشر.

في هذه المقالة سنركّز على دراسة المعنى الأول الذي أدّعاه هيدغر، لتوضيح ما غمُض منه، وسنُنهي المقالة    
 بملاحظات نقديّة مقتضبة على نظريته.

 ماضي الميتافيزيقيا، الوجود، إغفال الوجود، التفكير.الكلمات المفتاحيّة: نهاية الفلسفة، 

 دخول هيدغر حياض الميتافيزيقيا: المقدّمة

إنّ السؤال عن الوجود هو اللازمة التي تتكرّر في جميع آثار هيدغر منذ بداية حياته المليئة بالتقلّب، وبالتحليق   
أهداه أستاذه  7091صفاء وجوده. في العام  والهبوط، وهو الموضوع الذي شغل ذهنه ودار على لسانه، وعكّر

بحسب  في باب المعاني المتعدّدة للوجود كونراد غروبر، أسقف فريبورغ نسخة من كتاب فرانتز برنتانو، بعنوان
 ...رؤية أرسطو

وقد ركّز برنتانو في هذا الكتاب على دراسة المعاني المتعدّدة للوجود بالتفصيل، لقد سحرت قراءة هذا الكتاب 
هيدغر، وجعلته شغوفًا بالسؤال الذي أثَر في كلّ جوانب تفكيره، وكما يقول هو نفسه، إنّ مساره الفكريّ 

 (.09، ص 7090)هيدغر،  7091وأسلوب تفكيره قد بُنيا في العام 

                                                           
 كاتب المقالة باحث من إيران، أستاذ ومساعد في مجموعة الفارابي الفلسفيّة، جامعة طهران. - 1
 الفارسي في الجامعة اللبنانية. –المترجمة: أ.د. دلال عباس، أستاذة الحضارة الإسلامية والأدب المقارن العربي  - 2
 .721 – 770م( صص 9992ش ) 7101صيف  -الحادية عشرة، العدد الرابعالبحث مستلٌ من مجلة معرفت فلسفي )المعرفة الفلسفيّة( السنة  -



2 
 

 نذكر من دون أن ندخل في التفاصيل أنّ برنتانو قد تعرّض في هذا الكتاب لنظرية أرسطو المتعلقة بالمعاني    
المتعدّدة للوجود، وأراد أنْ يُشير إلى أنّ المعنى الأوّلّي للوجود، بحسب عقيدة أرسطو، والذي تتبع له المعاني الأخرى، 
هو نفسه المعنى الوارد في مقولته. إنّ أكثر ما لفت انتباه هيدغر الشاب من كتاب برنتانو في شرح معاني الوجود 

. إن كان صحيحًا أنّ لفظ الوجود يُطلق على معانٍ عديدة، فأيّ واحدٍ المتعدّدة( كان اللغز  حول واجب الوجود
ها، والخلاصة ما هو المعنى الأصلي والأساسي للوجود، وأيها ذلك التعيّن المتيقنَّ الوحيد للوجود، الجامع المعاني كلّ

 (.9979، ص(م 9993) ش 7131؟ )روجيه فرنو وفال، هو معنى الوجود

في مدرسة برتهولد في فريبور الثانوية المشهورة، وفيها تعلّم وأتقن اللغتين اليونانيّة كان هيدغر قد درس    
قرأ في تلك المرحلة النصّ اليونانّي لميتافيزيقيا أرسطو مرّات عدّة وبتمعّن، كما أنّ برنتانو  ،واللاتينية. من هذا المنطلق

دّث عنها. لقد أثارت دراسة هذا الكتاب في ذهن بحث على أساس هذا الكتاب نفسه معاني الوجود المختلفة، وتح
هيدغر السؤال التالي: إذا كان للوجود معانٍ متعدّدة، فما هو المعنى الأصليّ من بينها؟ والوجود ما هو معناه؟ 

( . ظلَّ هذا السؤال يراود هيدغر حتى السنين الأخيرة من حياته. هنالك حيث يقول في 12، ص7011)هيدغر 
إلى ريتشاردسون )مطبوعة في مقدّمة كتابه الضخم(: لماذا يتعيّن الوجود كما هو موجود، وليس رسالة وجّهها 

 (.XX1، ص9991)ريشاردسون  الموجودات بما هي موجودات؟

بعد أنْ درسَ هيدغر اللاهوت لمدّة سنتين وبعد أن ترك الدراسة مؤقتًا )بسبب المرض(، غيّر نوع اختصاصه  
لاسك، وهاينريش ريكارت  ، وتسجّل في كلية الفلسفة. تعرّف في هذه المرحلة آثارَ إميلمن اللاهوت إلى الفلسفة

 وغيرهما من الكانطيّين المجدّدين، وانصرف جدّيًّا للأبحاث الفلسفية والميتافيزيقيّة.

 في مسار هذا شرح مجملٌ لسيرة هيدغر وكيفيّة دخوله ميدان البحوث الميتافيزيقيّة، التي كان لها تأثيٌر كبيٌر  
، تفكيره. الآن يجب التأمل لنرى كيف أنّه بعد دخوله ساحة الفلسفة والميتافيزيقيا، يُعاينُ فيها الكثير من الثغرات

ويرى أنَّ طريق  الخروج من المعضلات التي تورَّطت فيها الفلسفة هو في نهاية الفلسفة، ويَرِدُ على لسانه كلام على 
التفكير الفلسفيّ؟ إلى أيّ حدٍّ وُفق هيدغر في الوصول إلى هذا الهدف؟ من بداية تفكير آخر ليس من جنس 

الضروريّ حتمًا أنْ نذكرَ أنَّ نقدَ هيدغر للميتافيزيقيا منحصرٌ في الميتافيزيقيا الغربيّة، التي بَحث ونقّب فيها وفي 
. من هذا المنطلق، إنْ وردَ كلامٌ في هذه المقالة تقلّباتها برؤية تاريخيّة، وحصر نقده في ساحة تاريخ الميتافيزيقيا الغربيّة

على نقد هيدغر للميتافيزيقيا. فإنّ الميتافيزيقيا التي نشأت في العالم الإسلاميّ ونَمَت، لا سيّما بعد صدرِ المتألهين 
. من الشيرازي حيث امتزجت بالمضامين العرفانيّة للتراث الإسلاميّ، هي بالأخص خارج دائرة النقد الهيدغريّ

الممكن حتمًا أن يُشكّك البعض في هذا الادّعاء، وتُطرح التساؤلات، إنّما سنؤجل الجواب عن ردّة الفعل المحتملة 
هذه إلى مجال آخر، ونكتفي بتوضيح هذه النقطة: إنّ هيدغر لم يكن مطّلعًا على العرفان والفلسفة الإسلاميّين، ولا 

ه بابن سينا كان مصدرها فلسفة القرون الوسطى، ومتطابقة كلّيًّا مع النهج سيّما فلسفة صدر المتألهين، وحتى معرفت
 الأرسطيّ )بقي أن نقول إنّ رفض هيدغر للميتافيزيقيا أو تجاوزَها، يتبيّن أنّه غير مرتبط بإنكاره لما بعد الطبيعة(.



3 
 

 الميتافيزيقيا والتاريخ

إذا ألقينا نظرة مجملة على آثار هيدغر، من كتبه الأولى حتى المحاضرات التي ألقاها بعد الحرب العالميّة الأولى   
ومن بينها محاضراته حول القضايا المنتخبة من علم الظواهر  7099 – 7070العام لنصف عام في شتاء 

مقاربته، لأنّه كان على ما يبدو قد تخلّى عن البحث  يمكننا أن نعاين نقطة انطلاق جديدة كلّيًّا في –)الظاهراتيّة( 
حول الوجود الذي يُحمل على الواقع بأوجه عديدة، والذي يمكن أن تُفهم وحدته من خلال المبادئ النهائيّة 

يقة للميتافيزيقيا، وبدأ تساؤله يتمحور حول حياته الواقعيّة، والفاعلة، بمعنى أنّ الحياة واختلاط وجود الـ دازين )حق
 .الإنسان( بها، تلفِظ أيَّ معنى ثابت وتصوّر ذهنّي ومفهوم حصولّي، وترميها بعيدًا. الحياة نفسها تتكلمّ بلسانها الذاتّي

إنّ ما يحكم في الحياة الواقعيّة هو مفهوم العمل، والعمل يأخذ القرار من الحياة. إن تجربة العيش مع العمل تدلّ على 
 دازين وليس حيوانًا ناطقًا نابعةٌ من مقاربته للعيش وللحياة. الذات، ونظرته أنّ الإنسان

لقد فسّرت فلسفة هيغل وفلسفة ديلتاي، وتجارب عصر صدر المسحيّة أيضًا الحياةَ الواقعيّة، بمنزلة الحياة    
ود أن تأخذ التاريخيّة، لكنّ السؤال الذي طرحه هيدغر الشاب على نفسه هو: هل بإمكان الميتافيزيقيا ونظرية الوج

في الحساب تاريخيّة الحياة؟ هو يعتقد أنّ الذي يطرح سؤالًا عن الوجود، بدأ تفكّره مع الحياة الواقعيّة التاريخيّة، لكنْ 
هنا يطلّ سؤالٌ آخر برأسه، وهو: هل أدّت الميتافيزيقيا في هذه الحال حقّ الحياة الواقعيّة؟ ما هي علاقة الميتافيزيقيا 

ة، والحياة الفعليّة؟ يزعم هيدغر أنّ الطريق الصحيح في التحليل التاريخيّ، الذي يمكن أنْ يُعيدَنا إلى بالحياة الواقعيّ
ينابيع الفلسفة الكلاسيكيّة، هو نهج ديلتاي. حين كان هيدغر يكتب رسالته حول النصّ المنسوب إلى دانس 

يصف آثار ديلتاي بأنها فتحت أمامه فهم الحياة سكوتوس، كانت معرفته بآثار ديلتاي وكتاباته حديثة العهد، وكان 
الحقّة. إنّ ديلتاي يطرح في آثاره هذا السؤال: هل يجب أنْ يتمَّ التخلّي عن الفكر الميتافيزيقي لأنّه لم يؤدِّ حقَّ الحياة 

 التاريخيّة الواقعيّة؟

 الجديد في هيدغر تأثير ديلتاي والتفكير التاريخيّ

، ميّز هيدغر منطلِقًا من المعنى الذي اكتسبه مفهوم الزمان في ان في علم التاريخمفهوم الزم في محاضرته  
العلوم الطبيعيّة، ومعناه في العلوم التاريخيّة، هاتين الحوزَتين العلميّتين من بعضهما. الزمان في الفيزياء سلسلة بسيطة 

ظة أخرى، إلا من خلال نقطة البداية التي ومنتظمة من اللحظات )الآنات(، لا فرق بينه وبين أي زمان آخر أو لح
أُخذت في الحسبان، وبشكل عام، إذا توقفت سلسلة هذه اللحظات )الآنات( في دورة الزمان، ستدلّ على تركيب 
متجانس من المصاديق المتدرّجة، لكنّ الزمان التاريخيّ يختلف عن الزمان في العلوم الطبيعيّة والفيزياء. في العلوم 

الزمان غير قابل للقياس، وليس سلسلة متجانسة. أساسًا، الأزمنة التاريخيّة تختلف عن بعضها البعض من التاريخية 
حيث الكيفيّة، ولا يمكن التنبّؤ بكيفيّة توالي الزمان التاريخيّ. فالطبيعة النوعيّة للمفهوم التاريخيّ للزمان، لا يدّل إلا 

ية تأريخ الأحداث، مثل ميلاد المسيح، وبناء روما، وما يماثلهما (. إن بدا731على التراكم والتمركز )هيدغر، ص



4 
 

من أحداث عظيمة، يمكن عدّها منعطفات تاريخيّة، تدل بوضوح على أصل تشكّل المفهوم التاريخيّ وتحقّقه النوعيّ، 
 وفهم هيدغر للتاريخ قريب جدًّا من هذه الأحداث.

مع ذلك، يبقى السؤال مطروحًا: هل يُظهر التاريخ نفسه بوضوح إلى الحدّ والمقدار الذي يبحث عنه هيدغر؟   
بعبارة أخرى كيف يمكننا الحصول على الواقع التاريخي كعلم، بالأسلوب العلمي النظري، ومن خلال المواجهة مع 

طقة ومجال محدّدين، أو هل التأمّل في موضوع التاريخ العلوم الطبيعيّة؟ هل بإمكان الفلسفة أنْ تحصر التاريخ في من
مرتبط بأساس الفلسفة نفسها؟ وهل علم الدلالة التقليديّ كاف لتعيين ماهيّة التاريخ؟ أو إنْ أثبت التفكير ودلّ على 

غيّر الدلاليَّة أيضًا، أنَّ التأمّل في موضوع التاريخ له ارتباط وعَلاقةٌ نسَبيَّةٌ بأصل الفلسفة وجوهرها، يجب حينئذٍ أن تت
 وتبعًا لها يجب أن يتبدّل نمط فهمنا للتاريخ؟ 

يذكر هيدغر ديلتاي بالكثير من الاحترام والتبجيل. لقد كان كلّ سؤال من هذه الأسئلة بالنسبة إلى ديلتاي    
، وإنما مفكّر تربطه مطروحًا على نحو معيّن، ويحضّه على التأمل. وديلتاي بنظر هيدغر ليس مجرّد مؤرّخ أحداث كبير

 (.101، ص7019علاقة قربى بأسس الفلسفة )هيدغر، 

يعدّ هيدغر نقد العقل التاريخيّ لديلتاي، كنقد كانط، نقدًا رفيع المستوى في حقول المعارف والعلوم    
ى هذه الإنسانيّة، وكما طرح كانط أسئلة عن مدى قدرة معرفة الإنسان في مجال الظواهر، تساءل ديلتاي عن مد

القدرة في معرفة الإنسان نفسه والمجتمع والتاريخ، إنّ جهود ديلتاي لوضع قواعد وأسس منطقيّة للعلوم الإنسانيّة 
ساقته لطرح سؤال عن حياة البشر التاريخيّة نفسها، والتي ليست هي مجرّد رواية أو خبر عن معرفة باردة جافّة، 

 (.292يّة معاشة وتعرضها )م.ن، صلاروح فيها، بل هي تُبِرز أساسًا حياة تاريخ

إن الفكر التاريخيّ يتأسس حين يتبدل الوجود مرّة أخرى إلى مسألة. يرى هيدغر أن النظام الجديد للتاريخ غيُر 
مرتبطٍ بهذا السؤال، ويعتقد أنّ تاريخ البشر الجديد هذا قد وصلنا إرثًا من العصور القديمة، من خلال المفهوم الناقص 

الوجود، وعلى الرَّغم من أنَّ تأثير الفكر التاريخيّ في فكر هيدغر الذي بدأ منذ ديلتاي لا يمكن التغاضي والفجّ عن 
عنه، لم يوضّح إشكاليته الأساسيّة حول عَلاقة الوجود والتاريخ، لذا يمكننا أن نُعاين في محاضرات هيدغر الأولى 

سئلة المبدئيّة، ذلك أنَّ ديلتاي بدأ تفكيره من منطلق ديني، وبمطالعة المعتقدات المسيحيّة الأساسيّة، التي وجّهته نحو الأ
وكان في السابعة والعشرين من عمره يستخلص الآتي: "إني شغوفٌ  7319الآثار اللاهوتيَّة، بحيث أنّه في العام 

، هذا العصر بالقبض على أخفى بواطن الحياة الدينيّة في التاريخ، وتقديم توصيف حديث لها في عصرنا الحاضر
 (.791، ص7011المشغول حصرًا بالسياسة والعلم" )ديلتاي، 

حين خطا ديلتاي من اللاهوت خطوةً في هذا المسار، وضعَ التاريخ محورًا لأسئلته، أو بمعنى آخر تمحورت   
ردر وهيغل أسئلته حول التاريخ، لقد اجتاز في الواقع النهج الذي كان يعقبه التفكير الجديد، ذلك أنّ هامان وه

الذين ساروا في فكرهم على هذا النهج، وقدموا الطروحات، بدأ كلٌّ منهم مسيرته بالتأمّلات الدينيّة، كذلك فإنّ 



5 
 

هيدغر بدأ من هذا الطريق وهذا النهج، لذا يجب أنْ يُفسَّر الفكر التاريخيّ الذي استلهمه هيدغر من ديلتاي في ضوء 
 الإيمان المسحيّ.

 ة للحياة في الإيمان المسيحيّالتجربة الواقعيّ

إنّ الفلاسفة الذين ركّزوا تأملاتهم على التاريخ بالمنظار الفلسفي، كانت تأملاتهم في موضوع الدين هي دليل   
طريقهم، وجذبتهم مطالعاتهم ودراساتهم في مجال الدين والتعاليم الدينيّة نحو التأمّل الفلسفي في موضوع التاريخ. 

مدخل  كن مستثنًى من هذا الأمر، لذا فإنّه خصَّص بعض محاضراته لمضوع الدين ففي دروس فريبورهيدغر أيضًا لم ي
( يشير إلى التجربة الحياتيّة الحقيقيّة والواقعيّة، مقتبسًا هذا المفهوم 7097 – 7099)شتاء العام  إلى علم الظواهر

والخامس من الرسالة الأولى إلى  من رسائل بولس الرسول. يستشهد هيدغر بمقاطع من الفصلين الرابع
التسالونيكيّين، التي يتحدّث فيها بولس عن الأمل الذي تقوم عليه الحياة المسيحيّة، الأمل برجعة المسيح )بوكلر 

 (. حول عودة المسيح ثانية  يقول بولس الرسول:11-11، ص 7009

يها إليكم، لأنّكم تعلمون حقًّا أن َّيومَ ربِّنا يأتي يا إخوتي، أمّا الأزمنة والأوقاتُ فلا حاجةَ بكم إلى الكتابة ف" 
كالسارق ليلًا، ويوم يقول الناسُ: سلامٌ وأمانٌ، فحينذاك يَثِب الهلاك بغتة عليهم، كالمخاضِ على الحبلى، ولا 

 (.1-7: 9يُفلتون" )العهد الجديد، 

فض صراحةً تعيين زمان محدّد لهذه الرجعة. يذكر هيدغر أنّ بولس لم يُحدّد يومًا أو تاريًخا لهذه العودة، وير  
إنّه يتحدّث فقط عن فجائيّة هذه الأحداث التاريخيّة. لذلك هو لا يستخدم الخصائص الزمانيّة )بحسب تراتبيّتها 

ذه التاريخيّة(، بل يستفيد من صفات الحقبة المصيريّة في التاريخ، كالوقائع المهمّة التي تظهر نقاطَ تحوّل في التاريخ. ه
المواقف والمواقيت التاريخيّة ليست وعاء للزمان، بل هي مالكة الزمان وصاحبته، ومن هذا الَمعْبَر يُحقّق التاريخ 

 موضوعه بحسب المضامين والمحتويات، كتاريخ الروح خارج الذات التي تحدَّث عنها هيغل.

حياتيّةً واقعيّة، ويعتقد أنّ تجربة الحياة  هيدغر الرائد في هذا المجال، يعدّ الدين في عصر صدر المسحيّة تجربةً 
هذه، فقدت على مدى التاريخ الُمحُوضَةَ والُخلوص، ثّم جاء مفكّرون من أمثال أوغسطين، وعرفانيّي القرون 
الوسطى لوثر وكركغور، واستعادوا هذه التجربة، ونقّوها مما لحق بها من انحراف طيلة التاريخ. لقد قلّص امتزاج 

لقد  بة النقيّة بالمفاهيم الميتافيزيقيّة، من فاعلية هذه التجربة وحيويّتها في تاريخ الحياة الدينيَّة للإنسان.هذه التجر
امتزجت تجربة حياة أوغسطين الدينيّة الواقعيّة بالمفاهيم الميتافيزيقيّة للأفلاطونيّة المحدثة، مّما عرّضها للتحريف 

قراءته لهؤلاء الفلاسفة، لم تكن للشرح والتوضيح، بل لتمحيصها  والإعوجاج. من هنا، فإنّ هيدغر يرى أن
وتمحيص القواعد الفلسفيّة، ليتمكن من اكتشاف واصطياد ما في داخل تجارب الحياة الدينيّة الزاخرة هذه من 

 جواهر وكينونات صافية.



6 
 

مه على الإشارة إلى وجود الكثير لاحظنا حتى الآن أنّ هيدغر منذ بداية دخوله مجال الميتافيزيقيا، تركّز اهتما  
من الخلل في الميتافيزيقيا والفلسفة، مّما يَحُوْل دون فهم البعض الحقائقَ الدينيّة الخالصة، كذلك فإنّ النظرة المتصلّبة 

ظرة لبعض التعاليم الفلسفيّة والنٌُّظُم المفهوميّة، تمنعنا من إدراك الحقيقة الأساسيّة.من هذا  المنطلق وجدت هذه الن
النقديّة نسبة إلى الفلسفة والميتافيزيقيا، اللتين يستخدمهما هيدغر عادةً مترادفتين، لا سيّما في آثاره المتأخّرة. لقد 
بذل هيدغر في آثاره الأولى جهدًا كبيًرا لفصل الميتافيزيقيا عن الفلسفة، كي لا تعلق العيوب والنقائص التي أصابت 

في أذيال الفلسفة، لكن يبدو أن التوفيق لم يحالِفْه في نهاية الأمر للوصول إلى هذا  الميتافيزيقيا على مدى التاريخ
علمًا أنه استخدم بحسب المقتضى في محاضراته وفي خطبه، في بعض الأحوال الفلسفةَ مرادفةً للفكر. من هذا  الهدف.

بمعنى نهاية الميتافيزيقيا، وإذا حسبتُ في  المنطلق، أنا إنْ تحدّثت في هذه المقالة عن نهاية الفلسفة، فقد استخدمتها
مكان ما الفكر والفلسفة أمرًا واحدًا، فلأوضّح أنّ ذلك كان هدف هيدغر ومراده. لذا استخدمت كهيدغر 
الفلسفة في هذه المقالة بالمعنَيَيْن، وحتمًا القرائن الحاليّة والمقاليّة، ومتن مقالتي وسياقها، ستجنّب القارئ  الخلط بين 

 ذين المعنَيَيْن.ه

 الفرق بين الفلسفة والميتافيزيقيا

لفهم الانطباع الأوّلي لهيدغر عن الفلسفة، يجب العودة إلى المحاضرتين اللتين قدمهما في فريبور في العام  
، لقد تعرّض في الظاهراتيّة والفلسفة القيميّة الاستعلائيّة، وفكرة الفلسفة وقضيّة الإيديولوجيا بعنوان 7070

هذين النصّين بما يناسب حاله وهوى العصر، لنقد الكانطيّة المحدثّة، وعلم النفس التصوّري. لكن ما يرغّبنا بالتأمل 
إنّما أثمن ما في بحثه في  .ويحرّضنا عليه في هاتين المحاضرتين، هو أنّ الدرسين كليهما بدآ بالسؤال "ما هي الفلسفة؟"

، حيث عدّ ذات الفلسفة نابعة من ذات تأدية سهم للفلسفة ات في محاضرتههاتين المحاضرتين هو ما طرحه بعد سنو
 (.19، ص7000الوجود، ومن هذه الزاوية يجد نفسه عاجزًا عن فهمها والتعبير عنها بدقّة )هيدغر، 

عن  لأنّ الفلسفة هي التي تسأل عن ماهيّة  الأمور وذواتها. فضلًا إنّ السؤال عن ماهيّة الأمور، سؤالٌ فلسفيّ، 
ويقينيًّا الفلسفة ليست من جنس المفاهيم الماهويّة. أخيًرا يُطرح السؤال  ،لتعريف هو "بالماهيّة وللماهيّة"أنّنا نعلم أنّ ا

التالي: ما هو المقصود أو المراد من الماهيّة في هذا المقام؟ بإمكاننا عدّ هذا السؤال سؤالًا الفلسفةُ نقطةُ انطلاقه،  أي 
من حيث بروز ذاتها، وعلى هذا النحو يمكننا مرافقة هيدغر،  فبناء على رؤيته  –أو بتعبير أدقّ  –ذاتُها أنّ منطلَقَه  

(. في كلّ الأحوال، حيث نسأل 7م(، ص999ش ) 7110"منشأ أي شيء هو حيث ظهوره وبروزه" )هيدغر، 
ها وكمالها، أي "الفلسفة بما سفة بتمامعن ماهيّة الفلسفة، المقصود بتمامها مكانُها، لا فلسفة خاصّة محدّدة. الفل

لذلك فإنّ السؤال عن الفلسفة معناه "سؤال عن مكان بروز ذات الفلسفة بما هي". في النتيجة، حين نسأل  .هي"
عن "ماهيّة الفلسفة"، فنحن لا نهدف إلى تعيين حدودها وثغورها المعرفيّة إلى جانب غيرها من المعارف، إنّما 

 ثرَ برفقة هيدغر على أسّ الفلسفة.المقصود هنا أن نع



7 
 

ما يلي: "إنّ هذا السؤال يُدخلنا في مجال رحب، ولأن مدى المسألة  ؟ما هي الفلسفةأورد هيدغر في مقدمة   
ش  7119" )هيدغر، ن معالجتها من وجهات نظر متنوّعةواسع، تظهر غير محدّدة، وبما أنّها غير محدّدة، يمك

 التمعّن في هذا السؤال مقاربة مقصود هيدغر من الفلسفة. (. نسعى من خلال999(، ص7001)

، قال عن الفلسفة ما يلي: "إنّ أصول الفلسفة في الرسالة التي وجّهها ديكارت إلى المترجم الفرنسيّ لكتابه  
العلوم كّلّيّة الفلسفة تشبه شجرة جذورها الميتافيزيقيا، وجذعها الطبيعيات، والغصون المتفرّعة عن الجذع،  هي 

 (.971م(، ص7001ش ) 7111الأخرى كلّها" )ديكارت، 

يدعونا هيدغر للتأمّل في كلام ديكارت، ويسأل: "في أيِّ أرضٍ يجدُ جذرُ شجرة الفلسفة منبتَه؟" هيدغر   
 نفسه يجيب عن هذا السؤال بقوله:

رابُ الذي يستمدُّ منه الجذرُ والتاع في التراب، فنسيت نفسَها، لقد نسيتِ الميتافيزيقيا أرضَها، وجذرُها ض"
حيث أنّ الفلسفة تسأل عن  -الغذاءَ لينمو، على الرّغم من احتوائه الجذرَ، يبقى خفيًّا عن مرماه )بنظر هيدغر 

(، لكنْ بما أنّ الميتافيزيقيا . فأرض شجرة المعرفة هي "الوجود"الموجود بما هو موجود، فإنّها مستكينة في "الوجود"
يح الموجود بما هو موجود، ترسِّخ التفكّر والتذكّر في الوجود نفسه. إنّ الفلسفة تفقد أساسها تتطرّق إلى توض

 (. 712م(، ص9992ش ) 7131باستمرار، وتفعل ذلك من خلال الميتافيزيقيا" )هيدغر، 

ذات  من هذا المنطلق يتحدث هيدغر عن موضوع الفكاك من تاريخ الميتافيزيقيا". فهو يعتقد أنّ التفكّر في
الوجود وحقيقته، لن يكون ممكنًا ولا متيسّرًا إلا بالسيطرة على الميتافيزيقيا، ويذكّر أنّ المراد والمقصود من السيطرة 

 على الميتافيزيقيا، ليس سوى "التفكّر في الوجود نفسه".

دًا، لأنها أرادت دائمًأ ما يقصده هيدغر من الفكاك من الميتافيزيقيا الإشارة إلى أنّها عدميّة، وذلك ليس متعمّ  
أن تتغلب على العدميّة، لكنّها فشلت في تحقيق هذا الأمر المهم، لأنها كانت عاجزة عن القبض على ماهيّتها 

 (.999م(، ص7000ش ) 7113)سليمان حشمت، 

في ضوء هذا الكلام يتوضّح سؤالنا أكثر. نؤيد من جهة السؤال عن الوجود بما هو موجود أن أساسَ   
سفة هو "الوجود"، لكنّ هذا الأساس يتم تجاهله من خلال الميتافيزيقيا. وهو في الواقع سؤال عن ذات الفلسفة، الفل

 متزامنٌ مع السؤال عن الأساس الذي بُنيت عليه الميتافيزيقيا، وينمو ويتطوّر من خلاله.

للفلسفة، ويعتقد أنّ تنامي الفلسفة  إنّ هيدغر في الأصول الميتافيزيقيّة للمنطق، يرى كذلك أنّ البشر محتاجون  
غيُر كامن في معوّقاتها، مما يمنع تقدّمها، وإنّما هو كامنٌ في أنّ بعضَ معضلاتها المحوريّة، تُخفي الغنى الكامن فيها 

(. يجب في رأيه أن يدّب في الفلسفة معنى وروحًا جديدين. وهذا هو أوّل مسعىً لهيدغر في طرح 791)م.ن، ص
 ديد للفلسفة، وهو متناغم على نحو عجيب مع الفهم الذي طرحه في المرحلة الأخيرة من عمله.المعنى الج



8 
 

لا يختزل هيدغر الفلسفة ويجعلها أمرًا نظريًّا محضًا، كالنِّحلة الكانطيّة الجديدة، وإنّما الفلسفة بالنسبة إليه   
يمكنها إدراك تجارب الحياة الإنسانيّة في شهود سبيلٌ لتوضيح حقول التجارب الحياتيّة. الفلسفة تسبق النظريّة، و

هِرمنطيقيّ تأويليّ، وبواسطة علم الظواهر )الفنومينولوجيا(، وتاليًا وصفها، وهي من هذه الناحية طريقة للتساؤل 
 (.99، ص7039والتّعرّف )بوغلر، 

والمفاهيم العلميّة. التجربة الحياتيّة إنّ الفلسفة كعلم أوّلّي، موضحٍ للتجربة الحياتيّة تقع خارج نطاق التنظير   
(. كما أنَّ أسلوبَ العمل الفلسفيّ يختلف عن الأساليب المتعارف 99، ص7039هنا شيء يشبه الَحدَث )بوغلر، 

عليها والمألوفة. وهيدغر يعتقد أنّ الفلسفة لا تُستنتج من تاريخ الفلسفة، وهو مثل هيغل لا يجعل الفلسفة شبيهةً 
ديالكتيكيّ وإنّما هي بالنسبة إليه طرح الأسئلة الأصلية البسيطة. وهو يرى أنّ الفلسفة على الرَّغم من  بنظام جدليٍّ

أنّها لا تُستنتج من تاريخ الفلسفة، لكنْ بينها وبين تاريخ الفلسفة نسب، وتعود إليه على الدوام. ليس مفروضًا أنْ 
سطو أو ديكارت أو كانط في تاريخ الفلسفة، وإنّما يجب أن تُجيبَ الفلسفة الأصليةُ عن الأسئلة التي طرحها أر

تطرح سؤالًا جديدًا، ويكون لها، في الوقت عينه، وهي تتابعُ طريقها، رأيٌ بالأسئلةِ القديمةِ الماضيةِ. في هذه الحال، 
فة ليست الأساليب يجب أن تنظر إليها بعين ناقدة، وأنْ يكون لديها أسلوبٌ تجريبٌي في مواجهتها. إنّ منابع الفلس

 (.777-07، ص 7002والمناهج العلميّة المعروفة والمألوفة، بل يجب الوصول إليها من طريق آخر )كواكس، 

في الحقبة من حياة هيدغر المتّصفة بالعصف الفكريّ، لم يرد على لسانه كلامٌ متعلّق بموضوع التفاوتِ   
، يذكر الفلسفة على أنها إحدى الإمكانات المعدودة الميتافيزيقيا مدخل إلى الجذريِّ بين الفلسفة والفكر. وفي كتابه

 – 7093) مدخل إلى الفلسفة(، إنما في محاضرته 3، ص 7090فحسب، التي يمكن أن يخلقها الإنسان )هيدغر، 
الفلسفة (، يمكننا أن نجد إشارات دالّة على انفصاله عن الفكر الميتافيزيقيّ، ومحاولة التفكيك والتمييز بين 7090

والفكر. لقد زرع البذور الأولى لهذه النظرة في تلك المحاضرة، وحصدها بعد ذلك في دروس نيتشه، وفي آثاره 
 المتأخّرة، وأسفرت هذه النظرة عن التمييز الدقيق بين الفكر والفلسفة.

الإنسان، موجودة  صديقتي روح ،قولةً لأفلاطون في فيدروس: "لأنّينقل هيدغر م ؟هي الميتافيزيقيا مافي    
فيدروس هذه على النحو التالي:  (. ترجم هيدغر عبارة920، ص9997بحسب طبيعتها في التفلسف" )أفلاطون، 

(، ويؤكّد أن التفلسف يظهر وبصور خاصّة طالما أنّ الإنسان 01إنّ سكن الإنسان وإقامته في الفلسفة" )م.ن، ص"
ق مع كانط، لأنّ كانط كان يبحث عن الميتافيزيقيا  بوصفها موجود )م.ن، ص.ن(. من هذه الزاوية هيدغر متّف

ميلٌ وحاجةٌ لدى الإنسان، وهو يعتقد أيضًا أنّ الانسان طالما هو حيوانٌ ناطق، سيكون أيضًا حيوانًا ميتافيزيقيًّا، 
 (. 992 – 991م، ص 7009وتصبح الميتافيزيقيا كما قال كانط لازمة من لوازم ذاته )كانط، 

فلسفة بالمعنى الذي كان هيدغر مهتمًّا به في مرحلة الشباب، تردُّ الأيديولوجيا والعلم إلى أصلٍ يجعلهما إنَّ ال  
ممكنين. لا تتعاطى الفلسفة البحث حول مجموعة أو فئة خاصّة من الموجودات، وإنّما هي تهتمّ بالوجود على نحو 



9 
 

يسعى  7019حتى الميتافيزيقيا التي كان هيدغر منذ العام  شامل، إنَّها لا تدرس الموجود، وإنّما تتأمّل في الوجود.
مع أنّها تدّعي البحث عن الوجود، إلا أنّها عمليًّا  تنشغل بالموجودات، وتُغفل الوجود  إلى تمييزها من الفلسفة

 نفسه.

لأدلّة الفلسفة بحسب ما يقصده هيدغر لا شأن لها بإثبات القضايا والمقولات أو إبطالها، ولا بإقامة ا  
والبراهين.ففي الفلسفة المقولات لا يمكن إثباتها، ليس بعدم وجود أي مقولة أعلى وأرفع من غيرها لتُستنتج منها 
القضايا والمقولات الأخرى، وإنّما لجهة أنّ ما هو حقيقيّ ليس مقولةً، والحقيقةُ ليست شيئاً يحصر في داخله 

ستدلالات العلميّة أنّ الشخص الذي يفهم الأدلّة، سيبقى كما هو، ولن المقولات والقضايا. الفرضيّة المعتمدة في الا
يطرأ أيّ تغيير على فهمه للعلاقات المقوّمة للأدلّة، مع ذلك كلّه في المعرفة الفلسفيّة مثل هذه الفرضيّة مرفوضة، لأنّه 

يّ والوجوديّ، وإنما بصورة حقيقيّة منذ الخطوة الأولى يحدث في كيان الذي يفهم تغيّرٌ وتحوّل، ليس بالمعنى الأخلاق
 (.79، ص7000وواقعيّة في الـ دازين نفسه )هيدغر 

مع الأخذ في الحسبان ما قلناه، إن نحن ألقينا نظرة شاملة على آثار هيدغر يمكننا أن ندرك أنّه أينما تكلّم   
لميتافيزيقيا، وأينما تحدّث عن إحياء الفلسفة على نهاية الفلسفة، قصدُه نهاية الميتافيزيقيا، وقد اتخذ الفلسفة مرادفةً ل

ونفْخَ روحٍ جديدة فيها، فإنّه يحسب الفلسفة رفيقةً للفكر ومرادفةً له؛  لذلك أنا أيضاً في هذه المقالة، مع الأخذ في 
آثاره الأولى الحسبان ما قلتُه حتى الآن، اتّبع الأسلوبَ نفسَه والسياقَ ذاته اللذين استخدمهما هيدغر في آثاره. ففي 

على الرَّغم من أنّه لم يكن راضياً عن تاريخ الميتافيزيقيا، لأنّها أغفلتِ الوجودَ وبحثت  عن ما يتعلّق بالموجودات، لم 
يتكلّم على نهاية الفلسفة، وإنما كان يعمل على إحياء الفلسفة، ونظريتُه النقديّة إلى الفلسفة قد تشكّلت في المرحلة 

 الفكريّ.النهائية من عمله 

الآن يجب أن تتفكّروا بالشيء الذي أغفلته الميتافيزيقيا بنظره، ما هو؟ أي يجب أن نتفطَّنَ إلى ماهيّة   
الميتافيزيقيا نفسها التي لم تُدرك، وأنْ نشيَر كيف أنّ الميتافيزيقيا بعد نفوذها ورسوخها هي التي وَسَمت الغرب 

 مفكّر فيه ومغفولًا عنه، هو الوجود نفسه، ومن هذه الزاوية هي عدميّة، لكنّ إنَّ ما أبقته الميتافيزيقيا غيَر .وشخصّته
إثم هذا الإغفال لا يقع على عاتق الميتافيزيقيا، بل على الوجود نفسه، الذي بعد تقهقره سَلَبَ نفسه بنفسه مجال 

اهيّة الميتافيزيقيا تفكير لتعرّف الوجود بناءً عليه إن سمة الغرب والميتافيزيقيا، هي غيبة الوجود، والتفكير بم .التفكير
نفسه من جديد؛ إذاً السعي للخلاص من الميتافيزيقيا معناه السعي للعثور على الإنسان في تاريخ الميتافيزيقيا، هذا 
التاريخ هو حاصل الظهور الأصيل للوجود، ومن ثمَّ تقهقره واختفاؤه في ما بعد، كان لليونانيّين في البداية تجربة 
أصيلة عن ظهور الوجود، لكنّ الوجود يختفي في فكر أفلاطون وأرسطو، ففي علم الوجود الأفلاطونّي )لا سيّما 

في العالم  .الرسالة السوفسطائية( الوجود ظاهر ومستور في الوقت عينه، لكنْ حينها انفتحت عين الحق بين البشر
صبحت غبشاء، ومع ظهور الحداثة فقدت الرؤية كليّاً اللاتينّي اللغة، وفي مسيحية القرون الوسطى هذه العين أ

 (.997ـ  999م، ص7000)سليمان حشمت، 



11 
 

انطلاقاً من المقدمات السابقة يمكن القول إن مسار الميتافيزيقيا قد تم اجتيازه في جميع آثار هيدغر، وهو نفسه   
ب الصدفة أن تُستخدم هذه التسمية عنواناً مسار الفلسفة، لأن الفلسفة بنظره هي الميتافيزيقيا بالذات، وليس من با

لمجموعة رسائل أرسطو الفلسفيّة، وهو من مؤسسي الميتافيزيقيا، وهو في هذا المسار نفسه يسأل عن قضايا يبدو في 
ظاهر الأمر أن لا صلة قربى بينها وبين الميتافيزيقيا، مسائل كالفنّ والتقانة، وعدم استقرار الإنسان الحديث.. مع 

الميتافيزيقيا أشار في بعض الآثار بوضوح أكبر إلى هذا المسار، وقد تعرّض له بشكل مباشر، وهذه الآثار هي: ذلك 
مدخل إلى  ،الميتافيزيقيا ماضي ،الطروحات عن تاريخ الوجود بمنزلة الميتافيزيقيا، بمنزلة تاريخ الوجود

العودة إلى ، ومقالة عن تاريخ الوجود بمنزلة الميتافيزيقيا، ماضي الميتافيزيقيا، مدخل إلى الميتافيزيقيا، وأيضاً الميتافيزيقيا
 المنطقية للميتافيزيقيا". -الإلهيّة -ة ، ومقالة "الماهية الوجوديّداخل ديار الميتافيزيقيا

تابه، إنّ أمنيته أن ينجز عملين مهمّين: قال في أثناء توضيح الغرض من تأليف ك الوجود والزمانفي مقدمة 
ـالتفكيك ٢ـتفسير الإنسان بحسب الحيثية الزمانية، وتشريح الزمان بمنزلة الأفق، الأفق الأعلى لسؤال الوجود. ١

 المستند إلى الظاهراتيّة وتاريخ العلم وعلم الوجود.

يقيا، على طرح السؤال عن حقيقة لقد كان جلّ هّمه منصبّاً في الوقت الذي سبق طرح ماضي الميتافيز  
عن أقصى ما وصلت إليه مساعيه بالنسبة إلى هذا الأمر.تبدأ مقدّمة هذا  الوجود والزمانالوجود، ويحكي كتابه 

الكتاب بالعنوان الأساسي وتحليل السؤال عن معنى الوجود، والعنوان الفرعي "ضرورة بنية السؤال عن الوجود 
 (. 97صم، 7019وأولويّته" )هيدغر، 

لقد دأبت الفلسفة المعادلة للميتافيزيقيا على طرح هذا السؤال، لذا فإن هيدغر يبدأ البحث حول تاريخ 
الفلسفة، وهنا يطّلع تدريجيّاً على كنه الميتافيزيقيا والأجزاء المقوّمة لها، والتفكير المسيطر عليها، وطبيعة فهمها 

افيزيقيا بأنّها تتّسم بسمات وجوديّة، إلهيّة، منطقيّة، هي الأجزاء للحقيقة، ومنذ ذلك الوقت وما تلاه يصف الميت
يقول بهذا الصدد إنّ الميتافيزيقيا توضّح الموجودات بما هي موجودات، لذا فإنّ الميتافيزيقيا قولٌ  المقوّمة للميتافيزيقيا.

ن لماهيّة الميتافيزيقيا، إنّما (، العنوان الأولّي أي علم الوجود مبيontaِّ( في باب الموجودات )Logosوحكمٌ )
إنّ نطاق الميتافيزيقيا ومسارها هو الموجود بما  .بشرط أن لا نردّده بالمعنى المدرسيّ المحدود، بل نقصد معناه الحقيقي

 ،هكذا تدلّ الميتافيزيقيا دائماً ،غل على الموجودات بما هي موجودات(؛ أي أنه يشتon he onهو موجود )
بعبارة أخرى تتطرّق إلى موجوديّة الموجودات  .الموجودات بما هي موجودات وتتمثّلها وبشكل عامٍّ على

(Beinguess of being لكنّ الميتافيزيقيا توضّح وجود الموجودات على نحوين: الأوّل أنها تلاحظ جميع ،)
جميع الموجودات من حيث الموجودات من حيث هي، ومن حيث تبعاتها العامّة، والآخر أنّه ينظر في الوقت عينه إلى 

 .(wB , p. 137هي باعتبار الموجود الأعلى أي لاهوتيًّا )



11 
 

في هذا السياق يدّعي هيدغر أنّ المذاهب الميتافيزيقيّة من أرسطو حتى نيتشه اختارت كلّها طريقاً واحداً لشرح 
لأولى، التي تُعرّف هيدغر غر اتحكي آثار هيد . الوجود، وكانت كلّها تابعةً لنوع من المنطق الحاكم على الموجود

إنّ رأي هيدغر الناقد لهذا التقليد   .،عن التحقيق والبحث في ظل هذا التقليد الميتافيزيقيّ نفسه وبالتبعيّة لهالقديم
 مشهودٌ حتى في غضون آثاره الأولى، لكنّه أكثر بروزاً وظهوراً في آثاره المتأخّرة.

لموجود بما هو موجود، وسؤالها القديم والدائم: ما هو الموجود؟ لكنْ بنظر إنّ الميتافيزيقيا تسعى إلى معرفة ا  
هيدغر معرفة موجوديّة الموجودات في الميتافيزيقيا، لا تتيسّر إلا من خلال المعرفة التي يُسمّيها هو التفكير التمثّلي أو 

دات بالنسبة إلينا، أي أنّ صورة لها (. يُعاد في الميتافيزيقيا تمثّل الموجوRepresentative thinkingالحصولي )
 تُنقش أو تُرسم في الذهن، فتصبح صورةً ذهنيّةً.

بعبارة أخرى يُعرض الموجود في ثوب المفهوم على الذهن، لذلك يُعرف تحت مقولةٍ معيّنة، ومن هذه الناحية   
تافيزيقيا، وهو في الحقيقة كان مناسبةً لظهور المي  Logos محلّ اللوغوس وحلوله  Logicنرى أن ظهور المنطق 

الأساس الذي تقوم عليه، فبالمنطق تُعرف الموجودات في قوالب المفاهيم. وأرسطو يعدُّ المنطق آلةً يمكن بواسطتها 
تنظيم المقولات التي هي وسائل إدراك الموجودات تنظيماً صحيحاً، أي أنّ المنطق في خدمة منظومة من المقولات 

مدخل إلى على سلسلة مراتب الموجودات.يُسمّي هيدغر هذه المنظومة علم الوجود. في كتابه  تشبه المرآة في دلالتها
 يقول: الميتافيزيقيا

على هذا النحو، النظريّة حول الوجود وتعيّنات الموجود بما هو موجود، يُستبدل بها علمٌ غايته البحث " 
، 7090ظرية حول المقولات" )هيدغر، إنّ غايةَ كلّ مناحي علم الوجود ن .والتنقيب في مقولاتها ونظامها

 (.731ص

من الأوصاف الخاصّة بالميتافيزيقيا في تعريف الموجودات المعنى المراد من الحقيقة، فقد صارت الحقيقة بعد 
اريخ الميتافيزيقيا تدريجيّآ معنى  أفلاطون بمعنى المطابقة والموافقة، أيْ أنْ يوافق رأي الإنسان الفكرةَ التي اتخذت في ت

تطابق الذهن والعين. إنَّ تعريفَ الحقيقة هذا ملازمٌ كليّاً للمنطق أيضاً، الذي تُعرّف فيه الحقيقة بالصدق، والصدق 
 بالتطابق.

والمسألة  .القضيّة الأخرى في ما يتعلّق بعلم الوجود، هي من طراز فهمه للموجودات بما هي موجودات  
 ميتافيزيقيا أرسطو هي ما هو معنى الموجود بما هو موجود؟ وهويقول بهذا الصدد :"في الحقيقة السؤال الأهم في

الذي جرى البحث حوله منذ القدم وحتى الآن، وسيستمر البحث عن جوابه، ويبقى محيّراً،هو: ما هو الموجود؟" 
: "وهذا بمعنى: ما هو الجوهر؟ لأنه (، وهو نفسه يُضيف مباشرةً في المكان نفسه1، ب7993، 7031)أرسطو، 

هو نفسه الذي قال عنه البعض إنه الواحد، وآخرون قالوا إنه يربو على الواحد، والبعض حصره في الأعداد" )م .ن( 
هكذا يُفهم الموجود بواسطة مفهوم الجوهر، وعلم الوجود لدى أرسطو يحصل من خلال الرجوع إلى أكمل 



12 
 

إن الجوهر هو المقولة الأرفع وتذيُلها المقولات الأخرى، وبوساطتها تُدرك،  وجوديّة.الصفات وأكثرها أصالةً أي الم
وعلم الوجود على هذا النحو إنما هو تمثّل للموجودات بما هي موجودات، كما أنه منظومةٌ من المقولات، هذه 

 دات بما هي موجودات.المقولات تُبيّن في ضوء المفهوم الأعلى للموجوديّة )الجوهر( مراتب وشؤون الموجو

 إنّ فحوى كتاب .)دازين(ات يقترب من الموجودات والإنسان لا يقصد هيدغر أنّه بواسطة الموجود   
مبنّي على أنّه يُفسِّر الموجودات في ضوء الوجود، وليس بواسطة مفهوم موجودية الموجودات، إنه  لوجود والزمانا

من حيث المواقف والمواقيت التاريخية، وليس من جهة العالم ذي  ينظر إلى الوجود في أفق الزمان والتاريخ، أي
التكوين الأزلّي والترتيب الأبديّ، لذا فإنّ هيدغر يرى أنّ التعريف المألوف للزمان في الفلسفة مغايرٌ لحقيقة الوجود 

 وشؤونه وشجونه وعصوره التاريخيّة.

مغايراً لمقامه الحقيقيّ بقرب الوجود؛ من هذه الناحية يرى  وجد الإنسان أيضاً مقاماً له في تاريخ الميتافيزيقيا  
" وقد استخدمها ليتحاشى Daseinهيدغر أن اللفظة التي تدلّ في اللغة الألمانية على حقيقة الإنسان هي لفظة "

القائل: إنّ الانسان حيوانٌ ناطق، أو الزعم أنه موجود كغيره من الموجودات، كما  التعريف  المألوف في الميتافيزيقيا،
 .)الموضوع( التي أُطلقت على الإنسان واستُخدمت بعد ديكارت Sujetأنه يتحاشى الكلمات المتداولة ككلمة 

( Objetدات الخارجيّة "عن السيادة المتأصّلة والمطلقة، وظهر فيها تمييز بين الإنسان والموجو Sujetتعبّر لفظة 
الإنسان( لا تدلّ على الشأن الحقيقي  :menschعلى نحو جعله مسيطراً على الأشياء، وهو يرى أن كلمة )

للإنسان، ففي هذه اللفظة المعنى المتّخذ هو المعنى الماهوي، لكنّ الإنسان ليس ماهيّة، إنما هو المظهر الذي يتجلّى فيه 
دازين( لوحيد الذي تربطه بالوجود قرابة خاصّة، ويستجيب لنداءاته، إن صفة الـ )الوجود، لأنّه هو الموجود ا

 . إنّه الموجود الوحيد الذي لديه عالمه.الأساسية  في كونه عالماً

بالنسبة إلى هيدغر وعنده الرجوع إلى منشأ الميتافيزيقيا يعني الرجوع إلى الحقبة اليونانية مهمٌّ جداً في مسار    
في رأيه  .ربّي، وهو يتحاشى النظر إلى المفكرين اليونانيين قبل سقراط بعين الذين خلقوهم، لا سيما أرسطوالفكر الغ

لا يجب أن يُعدَّ هؤلاء أسلاف أفلاطون أو أرسطو فحسب، لأنّ لهم أهميّة أكبر من ذلك، ويعبّرون عن تفكير 
في التفكير في الوجود، وتُوُهِّمَ أن  (. مع أفلاطون وأرسطو سيطرت الأصولية91م، ص7011فلسفي )هيدغر 

حضور الموجود حاضرٌ خطأً في الفكرة أو الطاقة. في حين أنّ الحقيقة لدى اليونانيين حضور محض، ومن دون 
م، 7011الرجوع إلى الأصل والأساس بالنسبة إلى الموجودات، ومرجعها الظهور نفسه وعدم الاستتار )هيدغر، 

تحت نير فكرة المثال. نتيجةً لهذه الرؤية حصل الارباك في الغفلة عن الوجود،  (، وقد دخلت مع أفلاطون99ص
الذي كان نتاج سلطة العلاقة بالموجود بدلًا من الوجود. وهكذا تأسّست الميتافيزيقيا. وقد جرى الخلط في الفكر 

وراء الموجودات،  ، وعُدَّ الوجودSeind /a being( والموجود Being / Seinالميتافيزيقيّ بين الوجود )
ووُضع له أصل وأساس، في حين أنّ الوجود هو في مجموعة الموجودات. خلال مسيرة الميتافيزيقيا اشتدت الغفلة عن 



13 
 

الوجود، إلى أن انتهت بالعدميّة المطلقة، وبداية نهاية الميتافيزيقيا في العصر الحديث، وقد طرح هيدغر وشرح فكرة 
 دميّة الناجمة عن إغفال الوجود.نهاية الفلسفة لتجاوز هذه الع

 نهاية الفلسفة

م. في هذا النصّ، ينظر هيدغر إلى الماضي 7012خطبة، نُشرت في العام  نصّ ،نهاية الفلسفة ووظيفة التفكير
من ناحية، ويتذكّره، ويشرح كيف ظهرت الفلسفة بصورة الميتافيزيقيا في صدر التاريخ الغربّي، ومن ناحية أخرى 

كيف ، من ذكر هذا الموضوع ينظر إلى المستقبل ليقول: في العصر الحاضر الذي هو عصر نهاية الفلسفة على الرَّغم
الذي فقد هُويّته الميتافيزيقيّة، وما هي وظيفته، وما هي المهمّة الملقاة على عاتقه. هذا السؤال كما يذكر هو الفكر 

، ومنذ أن ألّف كتابَ الوجود والزمان، وأصلٌ من 7091هيدغر نفسه في بداية المسألة، سؤالٌ شغل باله منذ العام 
. تواجهنا هنا قضيّتان: إحداهما ما هو معنى الفلسفة في أصولِ فكره الأصيل، التي طرحها مجملةً في هذا الكتاب

العصر الحاضر؟ والآخر: ما هي وظيفة الفكر في هذا العصر؟ لقد نقّبت هذه المقالة وبحثت منذ البداية عن هذا 
  (.211، ص7011السؤال الأوّلّي: "ما معنى أنّ الفلسفة قد وصلت في العصر الحاضر إلى نهاية درجاتها؟" )هيدغر، 

ما معنى وصلت إلى  -9ما هي الفلسفة؟  -7في هذا السؤال نقطتان، سعى هيدغر لتوضحيهما وتنقيحهما:   
نهايتها؟ يقول هيدغر في مقدّمة هذا الأثر إنّ الفلسفة هي الميتافيزيقيا. إنّ موضوع الميتافيزيقيا موجود بصورة مطلقة، 

إلى الوجود. تفكر الميتافيزيقيا بالموجودات بما هي موجودات ومسائله هي العالم والإنسان والله من خلال نسبتهم 
بصورة تفكّر تمثّليّ وحصولّي، فتهب الموجودات توجّها عقليًّا، لأنّه منذ بداية تاريخ الفلسفة، ومنذ البداية أظهر 

ة الموجودات في الوجود موجوداته بصورة العلّه والأصل والمبدأ والأساس. هذا الأساس هو الشيء الذي هو مبدأ هُويّ
الكون، وفسادُها وبقاؤها، وهذا هو ما يصير معلومًا لدينا. إنّ الميتافيزيقيا تبحث عن أساس الموجودات وأصلها، 
وهذا الأصل هو الذي يُسمّى الوجود. حين يُحسب الوجود أصلًا، يُفهم بمعنى أنّه حضور الموجودات. يمكن عدّ 

زلة العلّة الموجودة للموجودات )مثلًا الله الأساس والأصل العلويّ الأوّل(، أو هذا الأصل بالنسبة إلى الموجودات بمن
الأساس أو الأصل الاستعلائيّ )مثلًا شرط الإمكان للتجربة لدى كانط، الذي هو في الوقت عينه شرط الإمكان 

للروح المطلق )بالمعنى الهيغلي(، (، أو بمنزلة المسار الجدلي Objectivity of objectsمتعَلقات التجربة ) لمتَعَلَّقيّة
أو التوضيح والتبيين لحركة الإنتاج )رأي ماركس(، وأخيًرا وضعها بمنزلة الإدارة المشابهة للقدرة الواضحة والمؤسّسة 

 أيضًا لقيمها )رأي نيتشه(.

يعرضه هذا الفكر إنّ الصفة المميِّزة للفكر الميتافيزيقيّ، الذي يضع أصل الموجودات وأساسها، هي أن ما    
ابتداءً ويتمثّله مبنّي على ما له حضور، لذلك يصفه بحسب أصله وأساسه بمنزلة ما وضعه وأسّس له )هيدغر 

 (.911، ص 7011



14 
 

ما المقصود والمراد بنهاية الفلسفة؟ إنّ  المعنى الذي يتبادر إلى الذهن  في بادئ الأمر  عادةً   من القول بـ 
 سلبّي، أي توقّف الشيء، وعدم استمراره، وحتى سقوطه وعجزه.نهاية"  شيئ ما، هو معنى 

ما نقصده بنهاية الفلسفة هو انتهاء الميتافيزيقيا، لكنّ النهاية ليست بمعنى الكمال، الذي تكون نتيجته أن     
قيس عصور يمكننا بواسطته أن ن، الفلسفة في نهاية الأمر تكون قد وصلت إلى أوج كمالها، لأنّنا لا نملك معيارًا

ونقارنها ببعضها، ونعدّ أحدَهما أكمل من الآخر، ولا يحقّ لنا أن نصدر مثل هذه الأحكام. ، الميتافيزيقيا المختلفة
فتفكير أفلاطون ليس أكمل من تفكير بارمنيدس، وفلسفة هيغل ليست أكمل من فلسفة كانط. لكلّ موقف في 

نْ نقبل واقع أنّ لكل فلسفة طريق موجود كما هو. ليس علينا أن تاريخ الفلسفة ضرورته الخاصّة، ومن واجبنا نحن أ
 نفاضل بينها، كما نفعل بصدد العقائد والايديولوجيّات المختلفة )م. ن، ص .ن(.

ا لقد خضعت الميتافيزيقيا بأكملها، وفي جميع عصورها بأشكال مختلفة لسيطرة الفلسفة الأفلاطونيّة. أساسً  
.ن(، بحيث أنَّ نيتشه وصف فلسفته أنّها نحلةٌ أفلاطونيّة معكوسة. مع انتكاسة ص ،ة )م.نالميتافيزيقيا أفلاطونيّ

الميتافيزيقيا التي تحقّقت أكثر ما تحقّقت على يد كارل ماركس، انتهت قوّة الفلسفة، ووصلت إلى نهاية عهدها، 
د انقضى وانتهى )م. ن، ص .ن(. إنّ والهموم التي يعاني منها الفكر الفلسفي اليوم ليس سوى تقليد دنيء لأمرٍ ق

الفرق الوحيد بين ميتافيزيقيا أفلاطون وميتافيزيقيا نيتشه، هو في أنّ العدميّة في الأول ضميَّةٌ مستترةٌ ومضمرة، لكنّها 
(.ذكر هيدغر في مكان آخر أن ماركس كان من 200، ص7000في الثانية صريحةٌ وظاهرة )سليمان حشمت، 

في الأطروحة الحادية عشرة: "إنّ الفلاسفة قد  ،أطروحات حول فويرباخفلسفة. يقول في كتابه المنادين بنهاية ال
قاموا فقط بتفسير العالم بطرق مختلفة، لكنّ تغييره هو القضيّة". لقد تطرّق هيدغر إلى أفكار ماركس الفلسفيّة، لا 

كور آنفًا وعلّق عليه، وفي الوقت نفسه كان من سيّما قضيّة نهاية الفلسفة عنده في مواضع عديدة، وفسّر القول المذ
 منتقدي الماركسيّة. فقد انتقد على سبيل المثال قضيّة الفلسفة والثورة على النحو التالي:

لقد قيل إنّ الميتافيزيقيا لم تتمكّن من تعبيد طريق الثورة، لذلك يجب التخلّص منها. هذا القول سخيف    
، 7090النجّار لا فائدة منها في الطيران، لذلك يجب أن تُنحّى جانبًا" )هيدغر، بمقدار سخافة القول إنّ منصة 

 (.79ص

لقد ترافق اتساع نطاق الفلسفة وتشكّلَ العلوم التي انفصلت في ما بعد عن الفلسفة، لكنّنا اليوم داخل     
بّما ظننّا أنّ هذا الأمر في حكم تيار، القضايا فيه، التي كانت تعالجها الفلسفة من قبل، قد دخلت حياض العلوم. ر

وضع العلم في موضع الفلسفة، لكنّه في الحقيقة دليلٌ على نهاية الميتافيزيقيا. يشير هيدغر بهذا الصدد إلى استقلال 
علم النفس وعلم الاجتماع كأمرين ثقافيّين، وكذلك إلى مساهمة المنطق المثالّي وعلم المعاني، ويقول لقد استُبدل 

العلمُ التجريبّي للإنسان، أيْ العلم بكلّ الأشياء التي يمكنْ أن تكونَ مادّة تجريبيّة للتقانة. التقانة التي جعلته بالفلسفة 
(، لأنّ الميتافيزيقيا الجديدة أرضٌ مدّت فيها العلومُ جذورَها ونَمَت. 111، ص7011قطبَ هذا العالم )هيدغر، 



15 
 

أدخلت في مرحلتها الأخيرةِ العلومَ تحت سيطرتها. وستحمل العلوم أيضًا كان من شأن التقانة الميتافيزيقيّة، أنّها 
إنّ العلم تخضع لإرشاداته، ثم يضيف "(، وCyberneticsوبسرعة هويّة العلم الأساسيّ المسمّى السيبيريّ )

 (.09، ص7001السيبيريّ قد حلَّ محلَّ الفلسفة" )هيدغر، 

القواعد العلميّة، أي بواسطة التقانة. لقد أنجزت العلوم العملَ نفسه، لقد وضّحتِ العلوم كلَّ شيء بحسب    
الذي جاهدت الفلسفة لإنجازه طيلة تاريخها في مواضع ومواطن خاصّة أي علم الوجود لحوزات الموجودات المختلفة 

ة مقولات، لا يُسمح لها إلا )الطبيعة، الفنّ، التاريخ، القانون(، لكنّ العلوم أنجزته ناقصًا. النظريّة الآن بمعنى فرضيّ
 بالأداء السيبيريّ، وهكذا تسيطر خصوصيّة أداء التفكير التمثّليّ المحسوب بدقة سيطرةً تامة.

في العلوم اليوم أيضًا كلامٌ على وجود الموجودات، وإن لم يتفوه أحدٌ بذلك. من الممكن أن تتنكّر هذه   
ففعليًّا، وثيقة انبثاق العلوم من  .كن أن تتجاهلها وتغضٌَّ الطرف عنهاالعلوم لأصلها الذي هو الفلسفة، لكنّها لا يم
 (.1131 – 111م، ص 7011الفلسفة لا تزال موجودةً حتى الآن )هيدغر، 

السؤال الذي يتبادر إلى الذهن هنا: هل الفلسفة التي وصلت إلى نهايتها، بمعنى ذوبانها في العلوم، قد أظهرت   
راتها؟ أم أنّ مسالك قوّة أو قدرة كامنةً هي جذر الفلسفة وباطنها، لم تتحقق فعليًّا حتى وأبرزت كلَّ قواها وقد

الآن؟ للإجابة عن هذا السؤال لا يجب حصرًا أنْ نضعَ الفلسفة جانبًا، وإنّما يجب أن نلحَظها في ظهورها التاريخيّ 
لآن في الفكر الفلسفيّ لديه مهمّةٌ وعليه واجبٌ عى(. إن التفكير اُـدّيدغر وأفكاره شاهدٌ على هذا الم)جميع آثار ه

ليس في متناول الفلسفة المعادلة للميتافيزيقيا، ولا تصل إليه العلوم التي نشأت من رحم الفلسفة، وهنا يُطرحُ سؤالٌ 
تفصيل ثانٍ: ما هي وظيفة التفكير في نهاية الفلسفة؟ نُحيل الجواب عن هذا السؤال إلى مجال آخر، حيث سنتكلّم بال

 على معنى التفكير بمنظار هيدغر.

إنّ نهاية الفلسفة لا تعني نهاية التفكير. المهم هنا الانتباه إلى أنّ الفلسفة في نهايتها، لديها القدرة على "بداية   
إلى  جديدة". من هذه الناحية فإنّ نهاية الفلسفة ليست بمعنى رميها بعيدًا، أو تجاهلها، أو التخلّي عنها، بل العودة

 الينابيع الأساسيَّة في داخلها، التي تمهّد الأرضيّة وتعدّها لتفكير آخر.

 الاستنتاج والتقويم النقدّي

تكلّمنا في هذه المقالة على كيفيّة دخول هيدغر مجال المباحث الميتافيزيقيّة، وأشرنا، آخذين في الحسبان المسار 
وأحواله، كيف أنّه مهّد الأرضيّة للرؤية النقديّة لبعض التعاليم التي  التاريخي لمطالعته، ولآثاره الأولى، وسوانح سيرته

استمّرت وتغلغلت في التراث الميتافيزيقيّ، وتكلمنا من هذه الناحية على تأثير الآثار الفلسفيّة الأولى، ومن بينها 
ورؤيته إلى  ،ته الأولى لقصور المنطق انتقادارسالة برنتانو المشهورة في ما يتعلّق بمعاني الوجود المتعدّدة، وصولًا إلى

مرحليّة التاريخ لا تواصله، واهتمامه بالحياة الواقعيّة في ضوء الحياة الدينيّة لعصر صدر المسيحيّة، وبيَّنّا كيف أنّ هذه 
خلال الأمور دفعته لطرح دعاوى نقديّة للميتافيزيقيا، وأرشدته إلى الكلام على نهاية الفلسفة. لقد توصّل هيدغر من 



16 
 

إعادة التفكير في فكر هوسرلي وفي مبادئ الفكر اليونانّي، واللاهوت والعرفان المسيحيّين، والفلسفة الجديدة غير 
المفكَّر فيها بحسب زعمه، توصَّلَ إلى هذا الرأي: أنّ تاريخ الفلسفة كان في الحقيقة " تاريخ نسيان الوجود"، 

وجود" . فالمثال والطاقة والمادّة والجوهر وغيرها، كلُّها موجودات، و"المسار النحداري للفكر من الوجود إلى الم
وليست الوجود. هذه الموجودات جرت على ألسنة الفلاسفة في علاقة مباشرة ومن غير واسطة بالوجود. هكذا 

 في العالم. أعلن هيدغر أن نهاية الفلسفة في عجزها وعجز التفكير الميتافيزيقي عن إيجاد أيّ نوع من أنواع التغيير

إنّ التحقيق والنقد لكّل دعوى من دعاوى هيدغر في ما يتعلّق بنهاية الفلسفة، يتطلب مجالًا يفوق حدود هذه 
المقالة. لكنْ انطلاقًا مما ذكرناه في هذه المقالة، مّما جاء في ثنايا آرائه نكتفي ببضع نقاط نقديّة: من الجدير بالتأمّل أن 

بالمواءمة بل بالظهور وعدم الاستتار والحقيقة الشهوديّة والحضوريّة، ولا يعدّها محصورة يفسّر هيدغر الحقيقة ليس 
في قيود التقارير والقضايا، أمّا أن يقول إنّه لا يجب أن يَرِدَ على لساننا في ساحة الفلسفة كلامٌ على صدق القضايا 

لا يبدو كلامًا مسوّغًا ومعقولًا، لأنّ هيدغر نفسه أو كذبها، وساحة الفلسفة مبرَّأةٌ من إثبات القضايا وإبطالها، ف
يُشير في طروحاته إلى طريق آخر، ساعيًا إلى فتح طريق  جديد أمام الغربيّين، ويدعو الناس إلى سبيلٍ يُخرجهم من 

دّ هيدغر العدميّة. إن لم يكن من واجبنا الكلام في الفلسفة على الإثبات والإنكار والردّ والإبطال، بأيِّ ذريعةٍ يع
تاريخ الميتافيزيقيا تاريخ الغفلة عن الوجود؟ وبتجاوز الميتافيزيقيا ودعوى نهاية الفلسفة، يريد أن يُحِلَّ تفكيًرا جديدًا 
محلَّ التفكير الفلسفيّ؟ أليس ذلك وقوعٌ في فخِّ التناقض؟ إن نحن سرنا على خطى هيدغر وفسّرنا الحقيقة أنّها 

الوجود، كيف يمكن وبأيِّ معيارٍ تعيين الحدود بين الحقيقة وغير الحقيقة؟ هل  حضور الإنسان وانفتاحه على
بالإمكان بواسطة دعوى هيدغر هذه وضعُ حدٍّ فاصل يميّز الحقيقة من الخطأ والصدق من الكذب؟ على أساس 

لسانه على أساس طبيعة فهم هيدغر للحقيقة، كلُّ واحدٍ يعدّ نفسه الناطق باسم الوجود، ويفسرّ ما يَرِدُ على 
حضوره وانفتاحه على الوجود، وبمثل هذا الادعاء يذهب أسُّ الحقيقة أدراج الرياح، فإن لم يكن للإثبات والإبطال 
مكانٌ في الفلسفة والفكر، كيف يمكن مواكبة كلّ الطروحات التي أدَعاها كلّ واحد من الفلاسفة على مدى تاريخ 

لنمط فهم هيدغر للحقيقة، تُصبح الحقيقة من دون أساس. على الرّغم من نظرة  الميتافيزيقيا؟ والخلاصة أنّه تبعًا
هيدغر النقديّة السلبيّة هذه إلى تاريخ الميتافيزيقيا الغربيّة، ربّما كان بإمكاننا مواكبته في بعض طروحاته المنمّقة، وعدّ 

الإيجابّي أنّ هيدغر لم يشقّ طريقًا للبشر الذين تورّطوا الغربيّين العدميّين حصيلة الميتافيزيقيا المتضخّمة، ويبدو في البعد 
بالميتافيزيقيا الغربيّة، ولم يحلّ أي عقدة من التعقيدات. يُسمّي هيدغر عصرنا تبعًا لهولدرلين عصر العسرة، ويتحدّث 

هذا الإبهام إلى  عن الانتظار، إنّما بكلام مبهم وغامض. علمًا أنّ بعض مفسّري كلامه والشّرّاح حاولوا أن يردّوا
رمزيّة فكره، وكثرة ما فيه من أسرار، مدّعين أنّ الغموض سمةُ كلِّ تفكيٍر رمزيٌٍّ، ودليلٌ على عظمة المفكّر. إنّ كلّ 
متعاطٍ بالفلسفة يتوقّع من مفكّر كبير كهيدغر، أن يقومَ بعد أن يجتاز الميتافيزيقيا ويتخطّاها برسم طريقه الخاصّ، 

وحيداً منفردًا في آتون الطرق الوعرة المتشابكة ) استعارة استخدمها هيدغر مرّات عدّة في وأن لا يترك نفسه 
 آثاره(، التي لا تؤدّي إلى أيّ مخرج.



17 
 

النقطة المهمّة الأخرى في تقويم ما قيل عن هيدغر في هذه المقالة، هي الفصل بين الوجود والموجود، والنتيجة 
ين بهذين الفهمين المنعزلين للوجود والموجود. وهو يعتقد أنّ تاريخ الميتافيزيقيا هو أنّه عقّد هذين المعنيَيْن الفلسفيّ

تاريخ الاهتمام بالموجود والانقطاع وغضّ الطرف عن الوجود، ومقاربة الموجودات، ومن هذه الزاوية يعدّ الفلسفة 
والميتافيزيقيا، لكنّه حين يتكلّم على بداية  بالمعنى الميتافيزيقيّ حاصلَ الغفلة عن الوجود، ويتحدّث عن نهاية الفلسفة

تفكير آخرَ يُحضَّر في ظلِّ ماضي الميتافيزيقيا، يعود من جديد إلى قراءته الأولى، كأنّما هو يختار ملجأً آمنًا له في 
اهي الـ" منزل الميتافيزيقيا، لأنّ النسبة إلى الوجود التي تبدأ في ضوء ماضي التراث الميتافيزيقيّ، تعود بسبب تن

دازين" الذي تحدّث عنه هيدغر بصراحة، وتقع أسيرة الرؤية إلى الموجود، وهو لا يُحيل أمنية وجوده إلّا إلى 
الموجود. فلماذا إذًا كلّ هذا التأكيد على الوجود، والرؤية النقديّة للميتافيزيقيا؟ وكيف يطلب المدد والمساعدة من 

فسه قد أذعن أيضًا إلى هذه الحقيقة، لأنه استخدم في المرحلة الأخيرة من عمله ماضي الميتافيزيقيا؟ يبدو أنّ هيدغر ن
الفكريّ ألفاظًا ومصطلحات يُستشفُّ من معظمها معنًى سلبيٌّ، والكلمات المفتاحيّة في أعماله الفكريّة المتأخرة 

توضيح هذه المفاهيم وتنقيحها، مصطلحاتٌ اقتبسها من معاصرة الشاعر الكبير هولدرلين، ولم يبذل أيّ جهدٍ يُذكر ل
لأنّ هيدغر على ما يبدو لم يكن قد عثر بعد على اللغة الفكريّة التي نظّرلها، طارحًا وجوبَ كتابة قواعد لغويّة 
جديدة بعيدة كلّ البعد عن لغة الميتافيزيقيا. لم يتمكّن هيدغر على الرَّغم من كل الجهود التي بذلها في أثناء هذا 

يقدّم أطروحةً عن هذه اللغة، وأمّا اللغة الشعريّة وأشعار كبار الشعراء الألمان لا سيّما ملك الشعراء الطريق، أنْ 
الألمان هولدرلين، على الرغم من المساعدة التي قدّمتها له، وأخذِها بيده في الطريق الفكريّ الجديد الذي عرضه، فلم 

الممكن معاينة الشاهد على هذا الطرح بوضوح في المقابلة التي  تبلغه الغاية المنشودة التي كان يطمح لتحقيقها. من
أجرتها معه مجلّة دير شبيغل في أواخر عمره. وقد نُشرت هذه المقابلة بعد موت هيدغر بناءً على طليه، وأقرّ فيها 

سائط في هيدغر بفشله في بناء فكر آخر جديد، ويقول إنّ الفلسفة لن تستطيع القيام بتغيير مباشر ومن دون و
الوضع العالميّ الراهن، وهذا الحكم ليس مختصًّا بالفلسفة وحدها، وإنّما يصدق أيضًا على آمال البشر وتوقّعاتهم. إنّ 
خلاصنا بيد الله وحده. لا سبيل أمامنا إلا الشعر والفكر لاستثارة الاستعداد لحضور الله أو لغيابه )مددپور، 

الوحيد الذي يمكّن التفكير الذي ادّعاه أن يسرّع خطوات البشر هو  (. يزعم هيدغر أنّ الطريق30م، ص7009
الاستعداد والانتظار، لكنْ متى سينتهي الانتظار؟ فذلك ليس بإرادة الإنسان وخياره، ويبدو أن الفكر المختلف الذي 

 لمشهورة:تحدّث عنه هيدغر له نهاية كحال الفلسفة التي ادّعاها، لأنّ هيدغر يقول في تتمّة مقابلته ا

أنا لا أستطيع أن أدلّ بوضوح على طريق التفكير الجديد وشكله. وأمّا بصدد كيفيّة تأثير هذا الفكر فأنا لا 
أعلم شيئًا. هنالك إمكانيّة انتهاء طريق أيّ تفكير بالسكوت وبالصمت، ليمنع الفكر من القضاء على نفسه بنفسه 

(. من الجدير في هذا المقام 09سنة )م.ن، ص 199ر مؤثّرًا بعد بغضون سنة واحدة. هنالك إمكانية أن يكون الفك
سنة، وإنّما نحن نعيش هنا والآن، ولا يجوز أنْ نسكتَ،  199أن يُسأل فيلسوف كبير كهيدغر، أنّنا لن نعيش 



18 
 

وننتظر المساعدة من الفلاسفة، وحتى وإن كانت هذه المساعدة غير مباشرة ومن طرق فرعيّة. يجيب هيدغر بكل 
 .ن(.ساطة: "أنا أيضًا لا أستطيع" )م.ن، صب

هذا القول يمكن أن يجعل قلبَ غير الفيلسوف فارغًا راجفًا، لكنّ هيدغر على الرَّغم من كلّ الطروحات 
المنمّقة التي قدّمها منتقدًا تاريخ الميتافيزيقيا، حين يُطلب إليه أن يقدّم بديلًا لهذا النوع من التفكير، يرى يده خالية، 

صمت، والكلام الوحيد الذي خلُص إليه في هذا الباب وساقه على لسانه، الاستعداد لظهور فكرٍ من غيرالمعلوم وي
 متى سيكشف النقاب عن وجهه وفي أيّ زمان سيصل.

إنّ نقد هيدغر للميتافيزيقيا هو من دون شكّ نقدٌ لتاريخ الفكر الغربّي، وهو فضلًا عن نقده المبدئيّ للغرب  
ع المظاهر التي رشحت إلى الخارج من قلب ما بعد الطبيعة الغربيّة، ذلك لأنّ مفهوم الغرب لديه مساوٍ انتقد جمي

للميتافيزيقيا ومعادلٌ لها، وكلاهما ناجمٌ عن الغفلة عن الوجود، لكنْ يجب الانتباه إلى أنّنا وإن كان لنا رأيٌ موافقٌ 
لتفاؤل إلى هذا التوافق في الرأي، لأنّ أسسَ نقدنا لتراث الفكر لرأيه في نقد الغرب، لا يجب أن ننظر بالكثير من ا

الغربّي تختلف من دون أدنى ريب اختلافًا جذريًٌّا عن منطلقات هيدغر وكلامه. وعلى الرَّغم من وجود نقاط تشابه 
 أيضًا بين هذين النوعين من النقد، إذ يجب أن يكون ذلك سببًا لسوء الفهم والقطيعة.

 والمراجع:المصادر 

ش 7111)الميتافيزيقيا(، ترجمه بالفارسية شرف الدين الخراساني، طهران  متافيزيك أرسطو، -
 م(، منشورات حكمت.7031)

م(، 9997ش )7139، ترجمه بالفارسية محمد حسن لطفي، طهران مجموعة الآثارأفلاطون،  -
 منشورات خوارزمي.

لفلسفة الأولى(، ترجمه بالفارسية أحمد )تأملات في ا تأملات در فلسفه اولى ديكارت، رينيه، -
 م(، منشورات سمت.7001ش )7111أحمدي، طهران، 

)نظرة إلى  ننگاهى به پديدارشناسى وفلسفه هاى هست بودروجيه ورنو وجان فال،  -
م(، منشورات 7001ش )7119الظاهراتيّة وفلسفات الوجود(، اقتباس وترجمة يحيى مهدوي، طهران 

 خوارزمي.
استاد دكتر يحيى  : جشن نامهمهدوى نامهتاريخ در نظر هيدغر" رضا، " سليمان حشمت، -

التاريخ بنظر هيدغر" كتاب تخليد مهدوي: مجموعة المقالات التي ألقيت في ذكرى الأستاذ )" مهدوى
م(، 7000ش ) 7113الدكتور يحيى مهدوي(، اعداد حسن سيد عرب وعلي أصغر محمد خاني، 

 طهران، منشورات هرمس.



19 
 

ش 7119، ترجمه بالفارسيّة غلامعلى حداد عادل، طهران تمهيدات إيمانويل،كانط،  -
 م(، مركز النشر الجامعي.7007)

م(، مركز الدراسات 7009ش ) 7112)فكرٌ آخر(، طهران  تفكرى ديگرمددپور، محمّد،  -
 الشرقيّة في الثقافة والفنّ.

بالفارسيّة پرويز شهابى، طهران  )بداية العمل الفنّي(، ترجمه سرآغاز كار هنرىهيدغر، مارتين،  -
 م(، منشورات هرمس.9999ش )7110
)الفلسفة في القرن العشرين( مع ملحق ما هي الفلسفة؟، ترجمه  فلسفه در قرن بيستم هيدغر، -

 م(، منشورات سمت.7001ش )7119بالفارسيّة رضا داوري الأردكاني، طهران 
الميتافيزيقيا؟( ترجمه بالفارسيّة سياوش جمادي، طهران )ما هي يست چميتافيزيقيا هيدغر ...  -
 .م(، منشورات ققنوس9992ش )7131

       

 لمصادر الأجنبيّة:ا  

 



21 
 

 
 


