
1 
 

يالدّين إيديولوج
 

* 

  

 (. 54م، ص  8791في داخلنا دائماً يقبعُ نابليون يُسمّيه الآخرون إيديولوجيا )بول ريكور،  

 

 الخلاصة: 

واعتمادَه متأخّرٌ نسبيّاً، لكنّ ما يُسمّى الإيديولوجيا، وبدائله يعود الإيديولوجيا إنّ استخدام مصطلح         

ره من عمر الحضارة؛ ويجب البحث عن جذوره قبل كلّ شيء في نزوع إلى زمنٍ غابرٍ، ربّما كان عم

الإنسان إلى تجاوز وضعه الطبيعيّ وتخطّيه. على هذا الأساس تركّز هذه المقالة على أمْرين: أوّلهما أنْ لا 

هي  نهاية متخيّلة للإيديولوجيا بمعناها العامّ، وثانيهما أنّ كون الدين إيديولوجيّ ليس ممكناً فحسب، بل

ذين الادعاءين يجب أنْ نثبت أنْ ليس ممكناً تجنّب نة والمناسبة. وللتحققّ من صدق هصورته الوحيدة الممك

الإيديولوجيا، وانّ هنالك تجانساً بين الدين والإيديولوجيا. لقد توصّلنا من خلال البحث المفهوميّ لكلٍّ منهما، 

: الحكم بصحّة القول بلا نهائيّة الإيديولوجيا، وبأنّ الدين وتأمّل مقتضياته المنطقيّة إلى هاتين الفرضيَّتين

 إيديولوجيّ. 

 عرض المسألة:

ممّا لا شكّ فيه أنّ تاريخ الفكر وتاريخ المجتمعات، لم يكن قبل قرنين من الزمان يعرف ظاهرةً             

رنسيّون، الذين أدّوا دوراً فاعلاً في أو مفهوماً باسم الإيديولوجيا. حتّى الثوريّون الإنجليز والأميركيّون والف

الاجتماعيّ الذي شهده العالم لم يعرفوا هذا المصطلح، ولم يستخدمْه أيّ تيارٍ من التياراتِ -التطوّر السياسيّ 

إنّ لاستخدام هذا "الدالّ" في نطاقِ  .1الاجتماعيّة التي كان لها تأثيرها في تشكّل العصر الحديث-الفكريّة

يةّ والاجتماعيةّ، والاعترافِ بوجودِ "مدلول" له، تاريخاً محدّداً ومآلاً واضحاً نسبياًّ، وندرةٌ المباحث السياس

الذين لم يردّدوه خلال حياتهم في القرنين الأخيرين
2

إنّ الإيديولوجيا كما يبدو ليست جديدةً إلّا في كونها  

دُ إلى زمنٍ بعيد، وإنْ نحن أخذنا في الحسبان عُرفت واشتهُرت وبات لها اسمٌ، أمّا صفاتها واستخداماتهُا فتعو

مضمونها، ونظرنا إلى المسمّى بدلاً من الاسم، لوجدنا أنّ عمرَها من عمرِ الحضارة. إنّ ادّعاءنا هذا لا 

يرتكز على المعطيات التاريخيةّ، والاكتشافات الأثريةّ، وإنمّا على استعدادات الإنسان الوجوديةّ، وعلى 

 الجَمَعيَّة. في الوقت نفسه يمكننا العثور على ما يؤيدّها في تاريخ المجتمعات القديمة الغابر.  متطلبّات الحياة

__________________________________________________________________________________________ 

 

 –ي جامعة تربية المدرسين كاتب المقالة د. علي رضا شجاعي زند، أستاذ مساعد في قسم علم الاجتماع ف*. 

 .المترجمة أ.د. دلال عبّاس

 



2 
 

 

 نحن في هذه المقالةِ سنبحث عن جذور الإيديولوجيا انطلاقاً من مكوّناتها وعناصرها وخصائصها وميزاتها، 

ومن عملها ووظائفها في حياة البشر الفرديةّ والاجتماعيةّ كذلك، وسنشير إلى بصمتهِا وأثرها في بدائلها 

 ، وبالتحديد في الدين. القديمة

 

 

                                                                              

اقتضى تشكّل الإيديولوجيا في أبسط قوالبها، وتغلغلها في حياة الانسان القيام بخطوتين معرفيَّتين              

 مهمّتين ومكمّلتين لبعضهما:

ن الساحتين "النظريةّ" و "العمليةّ"، والاعتراف بالحاجةوالعلاقة المتبادَلتَيْن بينهماالفصل تدريجياًّ بي-1
3

 ؛ 

قبول فرضيةّ التفكيك والفصل هذه، وفي الوقت عينه القول بالعلاقة بين "العلم" و "القيمة"-2
4

 . 

ة/ العمل والعلم/ القيمة، كانت الإيديولوجيا المولودَ الشرعيَّ الطبيعيَّ لهذين التفكيكين في ساحتي: النظريّ 

وستبقى حيَّة طالما أنهّا لم تنُقضْ منطقياًّ، ولم تفُرَغ عملياًّ من موضوعِها؛ وعلى هذا الأساس ليس مخطئاً من 

يقول إنَّ الانسانَ حيوان إيديولوجيّ، لأنَّ الأرضيَّة والعوامل َ المؤثرةَ في ظهور الإيديولوجياّت غير منفصلةٍ 

. فالإيديولوجياوبدائلها قبل أنْ تكون وليدةَ ظروف وأفكار وعصور بعينها، ياةِ الإنسانيةّعن الانسان والح

توأم موجود ذي مؤهلات خاصّة، ومرتبطةً  ومحصورةً بعالم السياسةِ فحسب، كانت أكثر من ذلك وليدةَ و

بمختلف المجالات
5

رتقاء. إنّ المعرفة . والإيديولوجيا كذلك حصيلة الميل الداخلي الدائم لدى الإنسان للا

والإرادة هما العنصران اللذان يغذّيان ميلَ الإنسان إلى الارتقاء وتخطيّ وضعه الطبيعيّ، ويوجّهانه نحو 

الوعود والتعاليم المثاليةّ. لقد تمّت تلبية هذه الحاجة الفطريةّ في كلِّ عصرٍ من العصور باستجابات مختلفة إنمّا 

وصولاً إلى الدين فالإيديولوجيا، وحتى الثقافة. أنْ نحسبَ هذه المقولات متجانسة، بدءًا من الأسطورةِ 

   متجانسة، ونصرَّ على تناغمها وتشابهها، أو أنْ نضعَ الاصبعَ على ما يميزّ بينها ويفرّقها، يتبع ويكمّل المسألة

دِها أنْ نتحيزّ لأحد أو النقطة التي نؤكد عليها من خلال دراسة، لا يمكننا من دون تعيينها وترسيمِ حدو 

 اً بصددهما.الادّعاءين، ونصُدر حكماً قاطعً 

وتؤكّد عليها، هي أنّ الدين  وبما أنّ المسألة الأساسيةّ التي تحاول هذه المقالة أنْ تحلهّا وتجيب عنها

إيديولوجيّ، والهدف من تأليف هذه المقالة الدفاع عن هذه القضيةّ، لذلك سنبحث بالتأكيد عن العناصر 

المشتركة التي تغذّي كلّا من الدين والإيديولوجيا، وعن الآثار المتشابهة الناجمة عنهما، من دون أن نتجاهل 

وجود فوارق بينهما من خلال مقارنة أكثر تفصيلاً. إنَّ ما سنتصدّى له في هذه المقالة ليس دقةّ الآراء 

يا حدثٌ تاريخيٌّ طارئٌ، محدَثٌ لا ماضيَ له، مفرِغاً والمفاهيم، وإنمّا الاتجاه المصرّ على القول إنّ الإيديولوج

 بهذه الذريعة الدينَ من أيّ عنصرٍ إيديولوجيّ. 

 إنّ الادعاءين اللذين سندافع عنهما هما التاليان: 

 لا نهايةَ للإيديولوجيا بالمعنى العام، ولا تصوّرَ لحدوث ظواهر مشابهة لها. -1



3 
 

أمرًا ممكناً فقط، بل هو الصورة الوحيدة الممكنة والمقبولة. وللتحققّ من القول إنّ الدين إيديولوجيّ ليس -2

صدق هذين الادّعاءين يتوجّب علينا الاثبات أولاً أنّ الإيديولوجيا لا يمكن تجنبّها، والدلالة ثانياً على أنّ الدين 

دانيةّ للتجارِب الدينيةّ والإيديولوجيا متجانسان. وإثبات هاتين الفرضيتّين ممكنٌ من خلال الدراسات المي

والإيديولوجية الحاصلة، وأيضا بإجراء أبحاث مفهوميةّ، والتفكّر في مقتضياتها المنطقيةّ. ونحن في المقالة 

سنعتمد المسار الثاني. أمّا إعادة النظر ودراسة الساحاتوالعصور التي عُرفت أنهّا غير إيديولوجيةّ بمزيد من 

تعاليم الأديان وتواريخها قراءةً دقيقة بصفتها أديان غير إيديولوجيةّ، فيجب التعمّق، وكذلك إعادة قراءة 

 تأجيلها إلى مجال آخر. 

 لا مفرّ من الإيديولوجيا 

إنّ الإيديولوجيا وبدائلها بالنسبة إلى الإنسان والحياة الإنسانيةّ قديمةٌ من دون شكّ، ومن المستحيل تجنبّها، لأنّ 

د الإنسان. وقد أتى رفض الإيديولوجيا وضرورتهِا في حياة الإنسان رفضاً لها بواعث ومضامير في وجو

، الذين ينُكرون وجود أيّ خلفيةّ نظريةّ للقيام بالفعل العمليّ، ويأتي بعد ( Behaviorist)مطلقاً، من السلوكييّن 

Utilitarianists) هؤلاء في المرتبة الثانية في تصنيف الرافضين للإيديولوجيا الذرائعيوّن،والمنفعيوّن
 

، الذين  (

لا ينطلقون في رفضهم للإيديولوجيا من مبدأ نظريّ، بل إرشاديّ نابع من المصلحة، ومتجذّر في البنية النفعيةّ 

لتلك النظرياّت. في المرتبة الثالثة من هذا التصنيف يمكن وضع ماركس وبارتو، اللذين لا ينُكران وجود 

غم من نظرتهما السلبيةّ إليهاالإيديولوجيا وضرورتهِا، على ال رَّ
6

. في هذا التعداد وفي المرتبة نفسها يمكن أن 

، المعارضين لأيِّ أمرٍ مطلق، ولإطلاق الأمور، (mPost modern paradig) نذكر حَمَلةَ أنموذج ما بعد الحداثة

وعلى هذا الأساس يعارضون الأديان والإيديولوجياّت الدَّعويةّ
7

رّب من المطلق يحمل في . علماً أنّ هذا الته

 ذاته الاستعداد لأن يتبدّل إلى اتجاه مطلق ومؤدلج، كالذي حلَّ بالعصرنة والليبراليةّ. 

إنّ ذلك الفريق من المفكّرين الذين يحللّون الإيديولوجيا على أساس الغرائز والمصالح والصراع             

الطبقيّ 
8

إمكانيةّ تجنبّها، ويعتقدون أنّ الإيديولوجيا  الإيديولوجيا ولا يوّن على ضرورةأكّدوا كما أكّدَ القيِمَِ  ،

رافقت الانسان باستمرار، وستظلّ مرافقةً له، لأنَّ غريزة البحث عن المصلحة كانت من صلب كيان الإنسان 

وستبقى كذلك
9
رةٌ إنسانيةّ في حين أنّ القيِمَييّن يرون من هذه الزاوية أنّ الإيديولوجيا توأم الإنسان، وأنها ظاه .

يرتقي  سان في قراراته وأفعاله على الفكر، وثانياً حينالإنحصراً، تصبح موضوعيةًّ وتتحققّ أوّلاً حين يعتمد 

من مستوى حاجاته الغريزيةّ ومصالحه الفرديةّ، ليصبح أشدَّ قرباً من صفاته الإنسانيةّ. يقول الدكتور شريعتي 

إنّ الغريزة مجموعة قوانين ورغبات تحدّد للكائن الحيّ سلوكه، دفاعاً عن هذا التوصيف للإيديولوجيا: "

ت موكولٌ لدى وبقاءه النوعيّ، وبشكل عام حياتهَ. لكنَّ جزءاً من هذه المجالا وتطوّره وتكاثره ن نموّهوتؤمّ 

تبدأ الإيديولوجيا")شريعتي، -في توجيه الانسان –وعيه وإرادته. لذلك حيث تنتهي الغريزة  الإنسان إلى

(22، ص 2002
10
إنّ تعبير بارتو عن هذه القضيةّ يختلف قليلاً عن التعابير المذكورة آنفاً، فهو على  .

العكس من أصحاب المرتبتين الأولى والثانية الذين لم يفُسحوا أيّ مجالٍ للإيديولوجيا، طرح ركائز العامِليَْن 

Residus) أي الغريزة والإيديولوجيا باسم الفضُالات
 

Derivations) قاّتوالمُشت (
 

. وفي شرحه للسلوك غير (

المنطقيّ يقول بارتو " إنّ الغرائز هي المحرّك الأساس لأنماط السلوك الإنسانيّ، لكنّ الإنسان ليرفعَ من قيمة 

كوزر ‘385-354م، ص 1221تفسيراً لها )آرون،  عدُ قٍ إلى الأفكار التي يعرضها من بَ أفعاله ينسبها بحذ

(512-514م، ص 1221
11
ماركس أيضاً يعترف بوجود الإيديولوجيا، بل بضرورتها إلى جانب  .

المصلحة؛ ويعدّها في الوقت عينه ظاهرة مصطنعة، وفي بعض العبارات يذكر أنهّا تدبير ذكيٌّ ابتدعته 

الطبقات الاجتماعيةّ المتنفذّة لتعزيز مكانتها، ولترسيخ الأوضاع السائدة
12

 . قيل إنّ الإيديولوجيا بالمعنى



4 
 

وترسّخت في  الخاصّ والناجز تتغذّى في حياة الإنسان من المادّة نفسها التي شكّلتها الثقافة، واحتلتّ مكاناً 

تقاليد المجتمعات وعاداتها، وتجلَّت حيناً في إطار" الأسطورة"، وحيناً بصور " الدين"، ومؤخّراً في إطار " 

اسييّن لهذا الأصل المشترك هما " الوعي" و "الحاجة" العقائد" السياسيةّ والاجتماعيةّ. إنّ العنصرين الأس

لدى الإنسان، اللذان يظهران في الآراء والاتجاهات السارية في الحياة الإنسانيةّ، والتي تتجسّد بأشكال 

 مختلفة. 

ول إنهّا نحن لا نقصد من خلال استخدامنا لهذه التشابيه والعبارات في كلامنا على الإيديولوجيا أنْ نق            

ظاهرة عامّة شاملةٌ مجتاحةٌ لكلِّ ميادين الحياة ومسيطرةٌ عليها، أو أنْ نتجاهلَ الفروقات الكامنة في معاني 

من حيث المعنى، وأيضاً استخداماتٌ متنوّعةٌ في الأدبياّت  ذكورة، فلكلٍّ منها دلالاتٌ مختلفةٌ المقولات الم

ود بهذا الصّدد. إننّا نسعى من خلال تأكيدنا على المنشأ أو المفهوميّ الموج النظريةّ، فنضاعف الاضطراب

 المصدر المشترك إلى أن ندلَّ أوّلاً على أنهّا جميعاً ذات وجه إنسانيّ، وثانياً أن ظهورَها وتجليّها طبيعيٌّ 

ً مفتعلاً، ليكون إلغاؤها ممكناً بتمهيدٍ ما أو بتغيير الظروف. من الممكن أن  تطرأ وضروريٌّ وليس قسرياّ

وأن تتعرّض بسبب تغيرّ الظروف والأفكار إلى صعودٍ أو هبوط، لكنهّا  عليها تغييرات تتجلىّ بصور مختلفة،

 لن تخرج من صميم الحياة الإنسانيةّ. 

ما أكّدنا عليه حتىّ الآن في هذا البحث هو المعنى العام والحقيقي للإيديولوجيا، أي المعنى نفسه            

. لكنَّ أحدَ الشروط الأساسيةّ يديولوجيا، وأنّ الدين إيديولوجيّ فاع عن ادعائنا حول لا نهائيةّ الإالقادر على الد

الإيديولوجيا ممّا علق في الأذهان من أفكار ناجمة عن  للسير قدماً في البحث هو تصفية الذهن، وتنقية مفهوم

ً ناجمًا من ناحية وقبل كلِّ التجارب الميدانيةّ للإيديولوجياّت في القرنين الأخيرين، وبات  واقعاً موضوعياّ

شيء عن تعدّد أنماط الحياة وتعقيدها، ومن ناحية أخرى عن انتشار المعرفة واتساع أفق المفاهيم الإنسانيةّ، 

والتخليّ كذلك عن الدين في بعض المجتمعات وفي أوساط بعض الطبقات الاجتماعية. هذه النقطة الأخيرة 

 لتجانس بين الدين والإيديولوجيا، وإلّا فإنّ البدائل لن تكون موضوعيةّ. تؤكّد وجود نوع من ا

 تجانس الدين والإيديولوجيا: 

ادعاؤنا الآخر في هذه المقالة هو أنّ هنالك تجانساً بين مقولات كان لكلٍّ منها تأثيرٌ في جوانب مهمّة من        

ء أن هنالك تجانساً بين عددٍ من الظواهر معناه أنّ كلّ جوانب الحياة الإنسانيةّ في العصور المختلفة. الادعا

واحدةٍ منها يمكن أن تكون بديلة من الأخرى، وأن تحلَّ محلَّها أيضاً، ومعظمُ وجوه الشبه بين الظواهر 

 الإنسانيةّ يمكن ملاحظتهُا بين "الأسطورة" و "الدين" و "الإيديولوجيا". 

لتقاليد"، التي ولدت في أحضانها وترعرعت تلك الظواهرُ في العصور وهنالك وجوهُ شبه بين " الثقافة" و "ا

المختلفة، لكنهّ تشابه الأوعية لا محتواها. فالثقافة والتقاليد هي التي تحمل في الواقع الأسطورة والدين 

تفكير في والإيديولوجيا وتنقلها بين البشر وبين الأجيال المتعاقبة في مجتمع من المجتمعات. إن نحن أمعناّ ال

وبالإيديولوجيا يمكننا أن ندّعي أنهّا لا تظهر ولا تتجلىّ مستقلةّ وعلى نحو  تفاصيل الأسطورة وقارناّها بالدين

نت الأديان، امباشر، والقالبُ الذي كانت تحلُّ فيه وتتجلىّ من خلاله، حتىّ في العصور الأسطوريةّ ك

ى في الإيديولوجياّت، حيثُ يعُاد إنتاجها على نحوٍ ما وبالإمكان كذلك ملاحظة تجليّات وصور للأسطورة حتّ 

فتدوم وتستمرّ 
13

. إذاً من الأصحّ أن نقُصِرَ بحثَ التجانس، أي الموضوع الذي تدّعيه مقالتنا على الدين 

والإيديولوجيا، هذين المضمارَيْن اللذين احتدم الجدال حولهما بين العلماء وأصحاب الفكر الدينيّ التنويريّ في 

عقود الأخيرةال
14

 . 



5 
 

بإمكاننا من خلال التدقيق في مفهوم الإيديولوجيا ووظيفتها، ومقارنتها ضمناً بالدين، التوصّلُ بشكلٍ           

أفضل إلى إثبات ما ادّعيناه من وجود التناغم والتجانس بينهما. لذا سنبادر إلى تحليل الإيديولوجيا من أربعة 

 ات"، و "الوظائف" و " الاستخدامات". جوانب: " المكوّنات"، و "التعريف

أبسط تجلٍّ لأيِّ ظاهرةٍ إيديولوجيةّ يمكن العثور عليه حيثُ يحرّكُ "  إنَّ  أبعاد الإيديولوجيات ومكوّناتها:

الذهنُ" بمددٍ من " الشعورِ" " إرادةَ" الإنسان، ويحضّره للقيام " بفعلٍ ما أو بردّةِ فعل"
هذا الوصف يدلُّ . 15

يديولوجيا مركّبة، وأيضاً على الأبعاد في كيان الإنسان، التي تقف في مواجهتها؛ وتوضّح كذلك على كون الإ

العاطفي والتركيب الخاصّ هي الوحيدة من بينها التي تشكّل -أنّ بعض الفعالياّت ذات المحمول الذهني

ذا السبب ربمّا ذُكرت مصداق هذا المفهوم، وليس مطلقَ فكرةٍ أو شعورٍ أو سلوكٍ صادر عن الإنسان. وله

، أو ظاهرةٌ تؤثرُّ في الإنسان تأثيراً وجودياًّ.   الإيديولوجيا كما ذُكر الدين، على أنهّا أمرٌ وجوديٌّ

/ لارين،  43م ص  1222إنّ " الفكر الإيديولوجيّ" مزيجٌ من المعلومات التحقيقيةّ والتقويميةّ )بودُن، 

بودُن، )جمةٍ إلى حدٍّ ما لترشدَ مخاطبها وتابعها باتجاه العمل (، تجمّعت معاً في منظومةٍ منس3، ص 2001

غم من 88-82، ص 2002/ إيغلتون 43م، ص 1222 (. إنّ " المشاعر السارية في الإيديولوجيا" على الرَّ

مصدرها الفرديّ كغيرها من المشاعر، هي من النوعِ الغيريّ الذي يرُكّز على الحاجات الأسمى من المصلحة 

ة العابرة. أما " العمل الإيديولوجي" فيتميزّ من غيره من أنماط السلوك الإنسانيّ الأخرى، بارتكازه الشخصيّ 

 على العقيدة، واهتمامه بالأهداف السامية. 

فضلاً عن العلاقة بين النظريةّ والعمل يعُدُّ إيغلتون العلاقة أيضاً بين القضايا الوجوديةّ الأساسيةّ و شؤون  

ة عملاً إيديولوجياًّ، ووجد صدفةً في الدين التجليّ الظاهر لهذه الميزة. وهو يعتقد أنّ هذه الصلة الحياة العاديّ 

-21، 2002بين النظريةّ والعمل هي التي جعلت الإيديولوجيا معرّضة للإصابة بالوعي الزائف )إيغلتون، 

22 .) 

أو العلم المغلوط لا يجب عدّ الإيديولوجيا كوعي زائف هي نفسها العلم المنقوص      
16

. هذا الفهم الذي تحول 

إلى الرؤية المهيمنة في تعريف الإيديولوجيا، يضعها في عداد المعارف، معادلة للعلم، ويتوقعّ منها الكثير، 

ممّا لا ينُاسب خصائصها ومؤهلّاتها. أمّا توجّه البعض في البحث عن جذور الإيديولوجيا وأسلافها البعيدين 

مَ فيه العنصرُ إلى "ديكارت" و  "بيكون" وغيرهما من فلاسفة المعرفة، فناجمٌ عن ذلك الاتجاه الذي ضُخِّ

هو الذي يعرّفها صلةً بين النظريةّ  اوالمبدأ؛ في حين أنّ أدقَّ تعبير عن الإيديولوجي المعرفيّ، وجُعِلَ الأصلَ 

 فإنَّ  ما، وبناءً على هذا التعبيرمن ناحية والفعل من ناحية أخرى، لا تجليّاً أو صورةً خاصّةً لكلٍّ منه

الإيديولوجيا مبنيةٌّ على نوعٍ من الوعي يلجأ من أجل الوصول إلى أهدافه الخاصّة إلى تقويم الأوضاع، والقيام 

بأعمال محدّدة. إذاً مقابل تعابير تعرّف الإيديولوجيا أنهّا شيءٌ من جنس الوعي، يمكننا أن نذكر تعريفاً يعدّها 

محض، وإنمّا مبنيَّةٌ على نوعٍ من الوعي الذي ينتهي بالعمل. التعريف الثالث هو أنّ  لا مجرّد وعي

الإيديولوجيا بمكانة منظومة معرفيةّ جامعة، تتضمّن المعارف الأساسيةّ فضلاً عن المعارف العمليةّ، وهذا 

 التعريف يضفي عليها شموليةّ أوسع من التعريفين السابقين. 

ذي وضعه شريعتي بين الإيديولوجيا والرؤية إلى العالمإنّ التمييز ال      
17

 13م،ص  1223شريعتي، )

(، وتشبيه مطهري لها بالحكمة العمليةّ مقابل الحكمة النظريةّ )مطهري، 83م، ص  1284/ نفسه 28و 12و

(، هما بالنسبة إلى التعريفات الآنفة الذكر أشبه بالتفسير الثاني33م، ص  1284
18

الذي يرى إلى  

يديولوجيا أنهّا تتضمّن رابطاً يصلها من ناحية بالوعي ومن ناحية أخرى بالعمل، وفي الوقت عينه يرى الإ



6 
 

أنهّا تختلف عنهما. إن إصرار الدكتور شريعتي والأستاذ مطهري على هذا التفكيك والتميزّ، هو إعادة تأكيد 

Speculative) صرّين على أنهّا نظريةّمقابل أولئك الم (oriented-Act) على أنّ الإيديولوجيا فعلٌ موجّه
 

). 

بناءً على ذلك يمكن القول إنّ ما أثير من خلافات نظريةّ حول الإيديولوجيا، ناجمٌ عن الخلاف الدلاليّ       

حولها، وبعضُ هذه الخلافات الدلاليةّ مصدره التفكيك، وإبراز عدم توازن العناصر المكوّنة للإيديولوجيا. في 

تحدّث إيغلتون عن الاتجاه الذي يركّز على جانبيها السياسي والاجتماعي مقابل الاتجاه الذي هذا السياق ي

(. إنّ ربط الإيديولوجيا بالسلطة والسياسة والمصالح 43، ص 2002م وجهها المعرفي )إيغلتون، يضخّ 

ه الإيديولوجياّت في الحياة والمتغيرّات المجتمعيةّ، وحشر ذلك كلهّ في التعريف، سببه الدور الذي تؤدّي الطبقيةّ

ه قبل كلِّ شيء إلى العناصر الثلاثة الاجتماعيةّ، والآثار المترتبة على ذلك؛ هذا الدور أو الأثر مردّ 

للعمل". حين تترافق "والاستعداد  "النظريةّ"، و "القيمة"، المترابطة، التي أشير إليها في التعريف أي:

ق واحد، تتحوّل في المرحلة الأولى إلى سلطة اجتماعيةّ بالقوّة، وفي العناصر الثلاثة، وتجتمع معاً في خند

تتوصّل إلى العمل الجماعيّ،  –لأنّ لديها نوعاً من التقويم للأوضاع والأهداف والمقاصد -المرحلةالثانية

تباه إلى وتدخل نطاق السلطة والمصالح، وتمهدّ الأرضيةّ لنوعٍ من المواجهات الاجتماعيةّ. يجب أن نلُفت الان

أنّ التركيز على الصبغة السياسّية والاجتماعيةّ للإيديولوجيا في بعض التعريفات، لا ينُاقض بالضرورة 

العناصر الأساسيةّ المكوّنة لها، لأنّ هذه الصبغة ليست من العناصر المكوّنة، وإنمّا من الآثار المترتبّة على 

ات الإيديولوجيا في التعريفات التي وُضعت لها تفوق ما الإيديولوجيةّ. إنّ صف تلك العناصر، ومن معالمها

ذكرناه، ويمكن إرجاعها كلهّا إلى تلك الأبعاد الثلاثة الآنفة الذكر. إنّ الإيديولوجيا ترتكز من ناحية على 

المعارف الأساسيةّ المكوّنة لرؤية الفرد، ومن ناحية أخرى تؤدّي إلى تقوية إرادته، ومضاعفة استعداده 

هة، وتالياً يرتبط الرأي بالعمل، وهنا في هذه  للعمل. أما الفراغ بين الأمرين فتملأه المشاعر والميول الموجَّ

النقطة تنعقد نطفة العنصر المسمّى "القيمة"، الذي هو العنصر الأساسي في الإيديولوجيا. إنّ القيمة قلب 

، أو تنتهي بها. ما ، تنبع منها نوعاً الإيديولوجيا، بمعنى أنّ الوجوه والجوانب الإيديولوجيةّ الأخرى
19

 

المثاليةّ" و "الإطلاقيةّ" و " الكمال" و " الحصريةّ" و “معالم الإيديولوجيا وصفاتها  منصفات الإيديولوجيا: 

"الجماعيةّ" و " التوجّه السلطويّ"، وهذه الصفات تنُتجها العناصر الأصليةّ الآنفة الذكر أو مركّبات منها. 

يغيةّ" بعد الإيديولوجيا، في الحالات المعارضة للإيديولوجياّت، لتجد لكلّ نوع من التسو“وتأتي 

 الإيديولوجياّت أو لكلِّ مصداقٍ من مصاديقها ما يسوّغه موضوعياًّ. 

المثاليةّ        
20

تتضمّن حكماً فارقاً مهمّاً يفصل وصفين مختلفين للإيديولوجيا عن بعضهما. فالإيديولوجيا  

نها ماركس ومانهايم ليس فيها أساساً خاصّيةّ مثاليةّ؛ في حين أنّ السمة الأساسيةّ لها هي التي عبرّ كما عبرّ ع

عنها "لينين" والتياّرات اليساريةّ في القرن العشرين، وبسبب هذه السمة تسرّبت إلى الإيديولوجيا خصائص 

أخرى منها: " المستقبليةّ" 
21

لمصدر الأصلي للمثاليةّ في الرغبة و " النقديةّ" أيضاً. يجب البحث عن ا

الوجوديةّ لدى الإنسان للارتقاء والسموّ. إنّ الإيديولوجياّت كالدين تلبيّ هذا الميل الفطريّ لدى الإنسان، فحثّ 

 المؤيدين وتشجيعهم على الارتقاء فوق الأنا والمكانة وحتىّ المادياّت، إنما هو دعوة إيديولوجيةّ، في وجودٍ 

اً بأكمله. هذا العنصر مؤثرّ إلى حدّ أنّ بالإمكان بحسب مؤشر الابتلاء بالروتين والقناعة دنيويًّ  محسوبٍ 

 بوتيريةّ الأوضاع تشخيصَ معيار المواجهة والاهتمام الايديولوجيّ لدى لفرد والجماعة. 

ق أو التعميم هنا يشمل المقصود بالإطلاقيةّ، أنّ التعاليم حتميةّ ومبنيةّ على مسلمّات وحقائق بديهيةّ. الإطلا     

الشروح والتفاسير التي تقدّمها الإيديولوجيا عن الوجود والإنسان، كما تشمل القوانين والتعاليم الموجّهة إلى 



7 
 

-الأتباع. هذه القوانين وصفها إيغلتون بعبارة " التطبيع" وهو يقصد تعريف التعاليم الإيديولوجيةّ كحقائق فوق

 (. 108-104، ص 2002تاريخيةّ)إيغلتون، 

كمال الإيديولوجيا بمعنى التمحور الذاتيّ الصادّ على مستوى الوجود الإنسانيّ، وكذلك فيما يتعلقّ بجميع 

 ومتوجه إلى الدنيا بأكملها. وقد ذكر إيغلتون هذه الصفة باسم الإطلاقيةّ التعميميةّ ،مجالات الحياة

(Universalizing
 

 (. 100)إيغلتون، م. ن. ص (  zingEternali) والتخليديةّ التأبيديةّ( 

الحصريةّ نتيجة طبيعيةّ لصفتي الإطلاقيةّ والتماميةّ ]الكمال[ في الإيديولوجياّت؛ وهذه الصفة معجونة 

 بالإيديولوجيا إلى حدّ أنّ بالإمكان وصفها بأنهّا "صفة وجوديةّ". 

وراء التشكيك في حسبان الليبراليةّ من الجماعيةّ من أهم خصائص الإيديولوجيا، وأحد الأسباب التي كانت     

ضمن الإيديولوجياّت، لغلبة الفردانيةّ فيها.
22

د هذا الإطار تفُسّر بعض الرغبات كالتوحّ  وفي 

الداخليّ 
23

والالتزام و الايثار
24

التي فسّرها البعض كعلائم للإيديولوجيا. اهتمام الإيديولوجيا بالسلطة معناه  

الوقوف في مواجهتها الميل نحو استلام السلطة وأيضاً 
25

 . 

إنَّ تسويغيةّ الإيديولوجياّت لا يجب أنْ تفُهم أنهّا هي نفسها التعصّب السياسي الاجتماعي، أو حصرها في 

Justification) إطاره. المقصود بالتسويغ
 

Rationalizing)عقلنةُ  (
 

 فكرةٍ ما او عقيدةٍ ما، وأيضاً شرعنةُ  (

(Legitimizing
 

ا المعنى قريبٌ ممّا وجده فيبر في الأديان وسمّاه ذأو ظروف قائمة. هسلطةٍ أو وضعٍ ( 

Theodicy) الرِبابيةّ"“
 

. معنى التسويغيةّ الإيديولوجيةّ عكس النسبة بين الفكر والعقيدة، أو العلاقة بين (

ا، ويتُيح لها النظريةّ والعمل، على النحو الذي طرحه بارتو. إنّ التسويغ يمنح الإيديولوجيا انسجاماً نظريًّ 

مضامين أخلاقيةّ. يمكن أن يكون للتسويغ وجهاً مخادعاً للذات وأيضاً وجهاً مخادعاً للغير.
26

 

المعنويةّ وإضفاء المعنى"رز وظائف الإيديولوجيا "أب منوظائف الإيديولوجيا: 
27

، و"الهدفيةّ"، و 

"التجييش"
28

لى الإيديولوجيا، فتعود إلى ، و "التموضع" والمعارضة"، أما الخصائص الأخرى المنسوبة إ

هذه الخصائص الوظيفيةّ: يمكننا بتعبير أكثر إيجازاً عن الإيديولوجيا دمج الوظيفتين الأولى والثانية معاً، 

ئم عامّة لوظائف الإيديولوجيا: والخامسة إلى مفهوم يتضمّنهما معاً، للوصول إلى ثلاث علا وتحويل الرابعة

جييش والتحميس" و "إضفاء الهوُيةّ"الهدفيةّ" في الحياة، و "الت"
29
. 

والأديان، ولا عدوّ لها في  بالإيديولوجيات الهدفيةّ في الحياة من الوظائف الأساسيةّ والحصريةّ الخاصّة

الهدفيةّ إلا الغرائز التي تجعل الحياة مرتكزة على البحث عن اللذّة وتجنبّ الألم، وتفرض على الإنسان أن 

ى من الحياة. باستثناء هذه المحرّكات الثلاثة التي تقود الإنسان نحو تحقيق أهدافه، ما يقبع في المستوى الأدن

من عامل آخر قادر على ترسيم أهداف الحياة وتأمينها. حين تنبع أهداف الحياة من منبع آخر غير الغرائز، 

لإيديولوجيا كافيةً، لأنهّا تكون ذات معنى، لذا نحن نعدّ الإشارة إلى الهدفيةّ في تفسير الوظائف الأصليةّ ل

تتضمّن أيضاً إضفاء المعنى. فضلاً عن الأهداف غير الماديةّ والسامية، فإنّ التصور الجامع المنسجم عن 

الوجود يضفي المعنى أيضا، وذلك لأنّ حركة الإنسان فيه محدّدة المكانةِ والتوجّه. إنّ الهدف يمنح الحياة 

اس. أمّا عدو الأيديولوجيات والأديان على هذا المستوى فهو الغرائز معناها، والمعنى يهب الدافع والحم

كذلك، بمعنى أنهّا تخلق الدافع للحصول على الأهداف الماديةّ، من دون الحاجة إلى المعنى. إن الهدف 

والمعنى يؤدّيان في حياة الإنسان فضلا عن التجييش والتحميس دورَ تشكّل الهوُيةّ وتقوية الشعور لدى 

نسان، وحثهّ على اتخاذ موقف تجاه الواقع القائم، والتصدّي بشكل مقصود أو غير مقصود لأعدائه بالأفكار الإ

 والأهداف. 



8 
 

يمكننا من خلال ما قلناه عن الإيديولوجيا حتى الآن الاستنتاج أنهّا  ميدان عمل الإيديولوجيا ووظائفها:         

يمكن تجنبّه. إنّ الإيديولوجياّت تتوصّل إلى الموضوعيةّ بالنسبة إلى حياة الإنسان أمرٌ ضروريٌّ لا 

والاستخدام حين يضع الإنسان نفسه في موضع اتخّاذ القرار. فالإيديولوجيا، من خلال عرضها وتفسيرها 

والمعقدّة، وتقويمها للظروف، تمهدُ الأرضيةَّ لاتخاذ القرار وتعُِدُّ الفردَ للقيام  والحالات الصعبة للأوضاع

مل. إن القرار متأخّرٌ عن التبصّرات المعرفيةّ وسابقٌ للعمل، يتشكّل من خلال مخزونات مسبوقة بالع

بتبصّرات معرفيةّ واسعة، مدروسةٍ وممحّصة. إنّ اتخاذَ القرار في الأوضاع المختلفة وفي شؤون الحياة جزءٌ 

 تعُدُّ من مستلزمات الحياة الإنسانيةّ.  من الحياة، لذا فإنّ الإيديولوجيا والظواهر الشبيهة بها والبديلة عنها

تتَُّخذُ القرارات نوعاً ما بالاستناد إلى أصول العقائد، والرجوع إلى الأنظمة النوعيةّ، فضلاً عن ذلك            

من الممكن أن تتَُّخذ بالتأسّي بالتقاليد المسيطرة والعادات السائدة. في الحالة الأخيرة يحُيل الأشخاص إلى 

بقين حقَّ اتخّاذ القرارات لعدم رغبتهم بتحمّل تكلفتها والمسؤولياّت الناجمة عنها، وفي بعض الحالات السا

يضعونها على عواتق غيرهم من الشخصياّت النافذة. على هذا الأساس يمكننا ربمّا أن نجمع بين الأمرين: إنّ 

ة عادةً، وفي الأحوال العاديةّ مبنيةّ قرارات الإنسان في الحالات الخطيرة والمضطربة والحرجة إيديولوجيّ 

 على السنن والتقاليد والعادات والأفكار السائدة. 

أبرز ميادين عمل الإيديولوجيا بعد مساعدة الأفراد على اتخاذ القرار في المواقف الخاصّة والخطيرة،         

ن متناقضَِيْن ظاهرياًّ: دور مثبتّ الأوضاع ميادينُ الحياة الجَمَعِيَّة. في هذه الساحة تؤدّي الإيديولوجيا دَورَي

ودور المغيِّر لها. لأداء الدور الأوّل تساعد من خلال تشكيل النظام القيِميّ للمجتمع، في إيجاد الاستقرار 

والانسجام الاجتماعيَّيْن
30

، هذا أوّلاً، وثانياً تضاعِف من خلال توجيه الناس وإقناعهم شرعيةَّ النظام الحاكم 

به. أما الدور الآخر للإيديولوجيا فهو من خلال طرح الأفكار المثاليةّ والدلالة على الهوة القائمة بين والرضى 

 عدُ في عمليةّ التغيير الاجتماعيّ. االوضع القائم والوضع المرتجى، يحثُّ ويس

ن الوظيفتين، إنّ ازدواجيةّ الموقف من الإيديولوجيا وظهور التناقضات في المفاهيم، مصدرهما هاتي      

 وبالتركيز على أحد الجانبين وإغفال الآخر يجُعل مضمون الإيديولوجيا إما محافظاً أو ثورياًّ.

إنّ الدور الخلّاق الذي تؤدّيه الإيديولوجيا بجعلها البرامج التنمويةّ والاجتماعيةّ الوازنة هدفاً لها، يمكن       

يديولوجيا في الميدان الاجتماعيّ. وتتوسط هذه المهمّة بمعنى من عدّه مهمّة أخرى من المهام التي تقوم بها الإ

ة المحافظة على الاستقرار وعمليةّ التغييروالتطوير، ومن خلال عملها على تقليص الفروقات  المعاني مهمَّ

ر أيضاً بينهما، تقرّبهما من بعضهما إلى حدّ التمازج. إنّ الإيديولوجيا من خلال تأثيرها في ثقافة المجتمع، تؤثّ 

 في نمط العيش وأسلوب الحياة. 

أمرٌ وجوديٌّ يتمتعّ بصفات معرفيةّ وعاطفيةّ وإراديةّ وسلوكيةّ. وبالإمكان -بناءً على ما تقدّم-إنّ الإيديولوجيا

كذلك تعريف الإيديولوجيا بمواصفات منها المثاليةّ والإطلاقيةّ، والكماليةّ، والحصريةّ، والجَمعيَّة والتسويغيةّ 

لسلطويةّ. أمّا الوظائف التي تتفرّد بها الإيديولوجيا كالهدفيةّ والمعنويةّ والتحريض والتموضع، والتصدّي وا

ظواهر أخرى  فهي التي تميزّ الإيديولوجيا من غيرها من المقولات كالعلم والفنّ والأخلاق، وتضعها بمصاف

ؤدّي فضلاً عن مساعدة الفرد على اتخاذ منها الدين. كذلك فإنَّ توظيف الإيديولوجيا في ميدان العمل ي

القرارات، وتالياً تنفيذها، إلى وضع المجتمعات على مسار تعزيز الثبات والاستقرار، أو مسار التطوّر 

 والتقدّم. 



9 
 

حين ينُظر إلى الصفات المذكورة، وتتمّ مقارنتها بخصائص الأديان ووظائفها لا سيمّا الإسلام، يسُتنتج        

ولوجيا أدّت في القرنين الأخيرين، في أوساط بعض الأشخاص والفئات الاجتماعيةّ الدورَ أو الرسالةَ أنّ الإيدي

التي كانت من قبل في عهدة الأديان، على المستويين الفرديّ والاجتماعيّ. ذلك لا يعني أنْ لا فرق بين 

دة أو نقصان. إن ما تهدف إليه هذه وأنّ لهما الخصائص نفسها من دون زيا-إلا في الاسم-الأيديولوجيا والدين

المقارنة في الدرجة الأولى التأكيد على التجانس والسنخيةّ بينهما، فلولا وجود التجانس والسنخيةّ لكانت 

المقارنة غير ممكنة. وثانياً الإشارة إلى ملاءمة كلٍّ منهما للمرحلة التاريخيةّ الخاصّة به، والتي نشأ ونما فيها. 

ى السنخيةّ لا يجب أن يحُمل على التجانس، والتصريح بملاءمتها للظروف والمراحل التاريخيةّ إنّ التأكيد عل

الخاصّة، لا يجب أن يفُهم على أنهّ تدبلٌّ أفقيّ سطحيّ، ومن ثمّ تكون النتيجة إحالة مرحلتي الأسطورة والدين 

 لكلٍّ منهما مضامينهَ متباينان فلكلٍّ  خيةّإلى ظهور الإيديولوجيا. إنّ الدّين والإيديولوجيا على الرّغم من السن

ومؤهلاتهِ المختلفة عن مضامين الآخروسماته، وقد تابع مسيرة حياته على الرّغم من ملاءمته لمرحلةٍ 

وظروف تاريخيةّ بعينها أكثر من غيرها من المراحل والظروف، مما راكم المخزونات التي واجهها الإنسان 

 في العصور الأخيرة. 

لقد مهدّت هذه التوضيحات المتعلقّة بعدم إمكانيةّ تجنبّ الإيديولوجيا، وبمجانستها للدين أرضيةَّ        

والدفاع عن أن الدين إيديولوجي، بصفتهما الادّعاءين  المتطلبّات النظريةّ لردّ فكرة نهاية الإيديولوجيا،

 الأساسييّن لهذه المقالة. 

 لا نهائيةّ الإيديولوجيا:

يةّ الإيديولوجيا تستند إلى شواهد من الإيديولوجياّت الحيةّ والفاعلة في جميع أنحاء الدنيا، حتى في إنّ لا نهائ

العالم المتقدّم، بعد الحرب الباردة؛ كما تعتمد على أدلَّة تشي بأن لا خاتمة لها بالنسبة إلى الإنسان. يمكن 

في العالم الغربيّ المتقدّم، إلى  كثرة استخدامهاالتوصّل إلى ذلك، من خلال مشاهدة وفرة المذاهب والعقائد، و

-حدّ الظن أنهّم وصلوا إلى ذلك قبل المجتمعات الأخرى؛ والمكانة التي احتلتّها الليبراليةّ كأشهر مذهب فلسفي

عقائدي لدى النخب وغير النخب في الغرب شاهدٌ على هذا الادّعاء؛ على الرغم من أنّ الليبرالييّن والمدافعين 

طروحة نهاية الإيديولوجيا، يعرّفون مذهبهم أنهّ غير إيديولوجيّ عن أ
31

 . 

إن تأمّل الصفات الواردة عن الإيديولوجيا في مراحل نهوضها السابقة، واتساع نطاق عملها كذلك، يجب       

الإنسانيةّ" هنا لا  أنْ يقُنعنا أنّ تحققّ الحياة الإنسانيةّ والاجتماعيةّ غير ممكن من دونها. إنّ التأكيد على صفة "

يحمل أيّ معنىٍ أخلاقيّ، بل المقصود النوع الإنسانيّ. فالإنسان بخصائصه النطقيةّ والروحيةّ، لا يمكنه العيش 

إلا بالطريقة الإنسانيةّ؛ ومن غير الممكن أن يعود إلى الحياة الدنيةّ الدونيةّ، ويعيش من جديد الحياةَ الحيوانيةّ 

لإنسان الذي جرّب الحياة الجَمَعيةّ، ووصل إلى كماله الأوّل، أي إلى كمال حياته. حتى والطبيعيةّ؛ لا سيمّا ا

تلك المجموعة من البشر الذين لا يأتمرون إلّا بأمر غرائزهم، ينتهزون أوّل فرصة متاحةٍ ليضعوا لهذا النمط 

ياً ما من أحدٍ يدللّ على الحياة من الحياة فلسفةً منتصبةَ القوام، يضُفون عليها وجهاً واعياً ومسوّغاً. وتال

الغربيةّ الفردانيةّ، المتمحورة حول المصلحة والبحث عن اللذة مصداقاً للحياة الخالية من الإيديولوجيا، لأنّ 

الفلسفات والإيديولوجياّت الفردانيةّ والشموليةّ والمُتعيةّ توائم ذلك النمط من العيش، تبُطِلُ ادّعاءهم هذا
32
. 

الحاجة إلى الإيديولوجيا أساسيةّ و ضروريةّ إلى حدّ أنَّها لا تخبو أو تقلّ بتغيرّ العصور و تبَدَُّل  إنّ هذه      

الظروف؛ و تالياً الكلام على نهاية الإيديولوجيا، و الحديث عن ظهور عصرٍ خالٍ منها ادّعاء لا أساس له، إنْ 

لم يكن هو نفسه مروّجاً لإيديولوجيا خفيةّ
33

ائل التي لها أوصاف الإيديولوجيا ووظائفها نفسها، و .إنّ طرح البد

القادرة على أن تتولىّ دَورها و تنفذّ وظائفها في الساحات المشار إليها، هو نفسه ادّعاءٌ آخر، نحن أيضاً لا 



10 
 

نعترض عليه. يقول راش أيضاً : يمكن أن تكون أهميةّ الإيديولوجيا و الصراعات الطبقيةّ و الداخليةّ في 

لمجتمعات المتقدّمة قد تقلصّت أو اضمحلتّ، لكنْ لن تخفّ مطلقاً أهميةّ الأفكار و القيم في السياسة؛ و بعض ا

في هذا الإطار نفسه، لا يلغي إمكانيةّ ظهور مواجهة إيديولوجيةّ بين الليبراليةّ و الأصوليةّ الإسلاميةّ، و 

يفكّر مطلقاً بنهاية الأفكار و المُثلُ المؤثرّة في المجتمع يقول: حتى دانييل بيل الذي توقعّ نهاية الإيديولوجيا، لم 

 (. 211-210م، ص  1228و في السياسة )راش، 

لقد كانت الإيديولوجيا وبدائلها السابقةواللاحقة مرافقةً للإنسان دائماً، والمصاديق التي تبُطل هذا            

 يديولوجيا تجرّحها الأدلَّة التالية: الادعاءوالتي يستند إليها المنظرّون لأطروحة نهاية الإ

لقد انصبّ اهتمامهم وتأكيدهم في هذا البحث على اسم الإيديولوجيا، أكثر من تأكيدهم على المفهوم -1

 والمسمّى اللذين يمكن أن يتجليّا بصور وعناوين أخرى. 

ةٍ منها، تجََسَّدَ معظمها في خاصّ  وأنواعٍ  إنّ رؤيتهم إلى الإيديولوجيا محدودة في الأغلب الأعم بمصاديقَ -2

الإيديولوجياّت السياسيةّ 
34

 في العصور المتأخّرة. 

لقد التقطوا معظم براهينهم حول الأوضاع غير الإيديولوجيةّ من حالات عابرة، ومتقطعّة من حقب -4

 تاريخيةّ طويلة المدى. 

ولوجيا أو بدائلها، لا سيمّا في المجتمعات لم يكشفوا حتى الآن حقيقة الأشكال الجديدة والوجوه الخفيةّ للإيدي-3

 الغربيةّ المتقدّمة. 

في اعتقادنا عدوّ الإيديولوجيا أو بديلها الوحيد الممكن تصوّره هو الإيديولوجيات الأخرى،               

فإنّ الأديان  وبالتأكيد الدين المتضمّن هو نفسه ماهيةّ إيديولوجيةّ. بناءً على وصف الإيديولوجيا بمعناها العام،

أيضاً من دون استثناء إيديولوجيةّ، ويظهر الاختلاف بينها في المادّة والفحوى والفاعليةّ بحسب اختلاف 

 العصور. 

 

 الدين إيديولوجيّ: 

لقد تجنبّنا في هذا البحث قصداً استخدام مصطلحات مثل " الإيديولوجيا الدينيةّ"، أو "الدين        

لا تتمتعّ بالدقةّ والوضوح الكافيين، أو لأنهّا لا تعبرّ عن هدفنا جيدّاً. لقد تجنبّنا المصطلح الإيديولوجيّ"؛ لأنهّا 

الأوّل الذي يقرّ بوجود أنواع إيديولوجياّت دينيةّ وغير دينيَّة، لأنهّ لم يكن موضوع هذه المقالة؛ وتحاشينا 

 ديولوجيةّ وغير إيديولوجيةّ، وهذه فرضيةّالمصطلح الثاني لأنهّ يعُبرّ عن قسمة الأديان إلى مجموعتين: إي

نشكّ بصحّتها. لأننّا إنْ نحن أخذنا في الحسبان المعنى أو المضمون الذي نبحث عنه في الدين أو 

الإيديولوجيا، لا يمكن القول بصحّة وجود دين غير إيديولوجيّ. في الوقت عينه من الضروريّ أنْ نصرّح أنَّ 

هذه الناحية، وإنمّا نحن نؤكّد على  حسبان الأديان إيديولوجيةّ، لا يعني بالضرورة أنهّا بالمقدار نفسه من

تجانسها. أمّا القول إنّ الدين أشدُّ صلابةً من الإيديولوجيا هو قولٌ صحيح، إن كان المقصود هنا الإسلام 

 مقارنة بإيديولوجياّت خاصّةٍ مجرّبة. 

ولوجيّ، هو بشكل الأطروحة القائلة إنّ الدين غير إيدي ن الخطأ الذي وقع فيه بعضُ منظرّينحن نعتقد أ     

عام خطأٌ في الكُنهِ وفي الشكل، بمعنى أنّ الإيديولوجياّت التي استحوذت على الانتباه في النصف الثاني من 



11 
 

القرن الماضي شكلاً ومضموناً، كانت في معظمها سياسيةّ راديكاليةّ، وقد نظُر إليها على أنهّا الأنموذج 

ومن خلال المقارنة بين  اهدةٍ بالدنيا معتزلةٍ لها، وغير سياسيةّ،الأكمل للإيديولوجيا، مقابل أديان بعينها ز

مصداقين مضخّمين استنُتج أنّ الأديان منذ الأساس غير إيديولوجيةّ. هذا الاستنتاج فضلاً عن الخطأ المذكور 

المعادية آنفاً، مفعمٌ ببعض الميول والاتجاهات النابعة من المُعطيات العُرفيةّ والاتجاهات الإيديولوجيةّ 

بناء على  –بعد حداثيةّ، والقائلة بنهاية الإيديولوجياّت. في حين أنّ الأديان اليةّ، والتيارات المعرفيةّ المالليبر

إيديولوجيةٌّ كلهّا من دون استثناء، ويجب القول إنّ الأشدّ تدينّاً  –التعريف المطروح والجامع عن الإيديولوجيا 

 أشد إيديولوجيَّة.

بناءً على هذه -تنظيمها لأديان أو جُعلت لتغيرّ الإنسان. إنّ اهتمام الأديان بالحياة والسعي لإعادةلقد جاءت ا 

وحصيلةً كذلك لتحوّلات الإنسان الوجوديةّ. عملياًّ، هذا ما فعلته  ويعُدّ مقدمةً  أمرٌ لا بدُّ منه، –الفرضيةّ 

بكيفيةّ معالجة الأمور، والاستراتيجياّت وأساليب  ما يتعلقّ الأديان، مع الأخذ في الحسبان الفوارق بينها في

العمل. الإيديولوجيات أيضاً بشكل عام، ومبدئياً تهدف إلى إضفاء المعنى على الحياة، وتنظيمها، بصرف 

النظر عن نطاق تمركزها وتوجّهاتها واستراتيجياّتها، وطرق معالجتها للأمور. بإمكاننا أنْ نعبرّ عن تنظيم 

لمعنيَيَْن التالييَْن: الأوّل الارتقاء بالإنسان من وضعه الطبيعيّ، والآخر تخطيّ الوضع القائم. الحياة بأحد ا
35

هذا ما تختصّ به جميع الأديان بغضّ النظر عمّا بينها من فروقات في الغايات التي تطمح إلى تحقيقها، 

لتي بنتها على أساس فهمها الخاص والميادين التي تدّعيها، والاستراتيجيَّات التي اعتمدتها وتعتمدها، وا

للوجود وللإنسان. أمّا تأكيد البعض على الغايات، وحسبان الإيديولوجيات دنيويةّ والأديان أخرويةّ، فذلك 

تمييز أكثر ممّا هو تقويم
36

، فضلاً عن أنهّ لا يحتمل التعميم، وفي الوقت عينه، لا ينقض تعريف الدين 

تنظيم الحياة وإضفاء المعنى عليها هو الخاصيةّ المشتركة لجميع الأديان  والإيديولوجيا المذكور آنفاً. إنّ 

 والإيديولوجياّت، وبإمكانها أن تسعى وراء غايات دنيويةّ أو غايات أسمى من ذلك، وتحققّ مبتغاها. 

أو دين لا المعنويةّ هي ما ينتج عن الرؤية إلى العالم وإبستيمولوجياّت الوجود، ولن نجد إيديولوجيا         

ينطلق من هذا المنطلق ومن هذا المبدأ. فعمل الدين والإيديولوجيا الأساسيّ تنظيمُ الحياة، بحسب ما يقتضيه 

 بة الشبه بين دين وآخر، نظام الوجود. إنّ ما ادّعيناه من تشابه وتجانس بين الدين والإيديولوجيا، لا يتجاوز نس

صطنع، وليس تشابهاً مضمونياًّ بالضرورة. إنّ التمايز الذاتي بين أو بين إيديولوجيةٍّ وأخرى، وهو شَبهٌَ م

الأديان والإيديولوجياّت
37

، يجب أن يبُحث عنه في المضامين والفحوى، أي في غاياتها وأهدافها وساحات 

ا " كونهوتالياً فإنّ الأديان يمكن أن تتميزّ من حيث  واستراتيجياّتها وأساليبها، وليس في بناها وأجزائها، عملها

 از من حيث كونها " إيديولوجيةّ/ غير إيديولوجيةّ". دنيويةّ / أخرويةّ"، وألا تنم

إن الاعتراضات على وصف الدين أنهّ إيديولوجيّ، قد طرحها المتدينون من علماء الأديان، كما أنّ أكثر 

التي اتسع نطاقُ انتشارِ أنواع الجدال حدّةً حول هذا الموضوع، هي التي احتدم أوارها بين أتباع الأديان 

لهِا تاريخياًّ في الشؤون الاجتماعيةّ والسياسيةّ. إنّ عدم اهتمام أو عدم تدخّل علماء الأديان تعاليمها، وتدخّ 

Reductionistic) العلمانييّن في نطاق البحث هذا، له سببٌ مشترك وهو رؤيتهم الاختزاليةّ 
 

إلى الدين وإلى  (

هذا السبب لدى البعض مع سوء الظنّ بالدين، ولدى البعض الآخر مع سوء الظنّ الإيديولوجيا، وقد ترافق 

بالإيديولوجيا؛ ممّا أدّى إلى عدم الاهتمام بهذه القضيةّ وتجنبّها؛ هذه القضيةّ التي احتدم النقاش حولها في 

منة وراء الاعتراض على الجزء الآخر من العالم، في أوساط المسلمين بجدّيةّ فائقة. من الأسباب الأساسيةّ الكا

قراءة الدين وفهمه إيديولوجياًّ، ويذكر بطريقة مثيرة للشفقة، الضررُ الذي تعرّضت له الصبغة 

الأخلاقيةوالعرفانيةّ والأخرويةّ للدّين، وأدّى إلى تحجيم الدين وحصره بالأمور الدنيويةّ. يدّعي هؤلاء أنهم 



12 
 

 م طمُأنينته، بسبب الصراع على السلطة، والنزاعات السياسيةّقلقون خوفاً من أن يفقد الدين قداسته، ويحُر

والاجتماعيةّ
38

. إنّ عدّ الدين غير إيديولوجيّ اعتمده البعض وسيلةً دفاعيةًّ، ليذبّ عن الدين أعباء الضغوط 

التي يمارسها عليه معارضو الإيديولوجيا نظرياًّ وعقائدياًّ
39
. 

ب ماهيةّ الدين، وإبعاده عن الأهداف التي جاء من أجلها، أمرٌ إن طرح مثل هذه التوجّسات حول قل       

لمزيد من الاحتياط؛ لكنّ الآليةّ لا تكون بإفراغ الدين من جوهره الإيديولوجيّ.  جديرٌ بالاهتمام، ويفرض بذلا

لتأويل، نحرمه مما يجب الانتباه له، أننّا إن طردنا العناصر الإيديولوجيةّ من ساحة الدين، أياًّ كان السبب أو ا

من أداء دوره في النواحي الأهمّ من الحياة، ونخُلي الساحة، ونسلمها إلى الاتجاهات والمسارات الذاتيةّ، وفي 

معظم الأحيان للإيديولوجياّت الخفيةّ
40

؛ ألا يؤدّي ذلك إلى تحجيم الدين وتقليص حجم تأثيره، أو على الأقلّ  

ي تغيير الإنسان؟ لا معنى لأن يصبح الدين عرفياًّ إلّا إهماله، والتقليل يشكّك في إمكانيةّ تحققّ أهداف الدين ف

من تأثيره وهجران أهدافه والتخليّ عنها
41

. هنا يطُرح السؤال التالي، أيّ واحد من هذين المسارين هو 

الأقصر والأسهل عبوره بالنسبة إلى المؤمنين؟ الدخول في معترك الإيديولوجياّت، والتصدّي 

أضرارها، أو نقل الدين إلى هامش الحياة لصونه من الانزلاقات المحتملة؟ يجب أن نسأل المتدينّين لآفاتهاو

الغيورين على الدين الذين يتوسّلون غيرَ الأدلجة وسيلةً لصيانته، هل جاء الدين من أجل الانسان، أم الانسان 

من أجل الدين
42

والتنظيم على الحياة، أن يغيرّ الإنسان؟  ؟ كيف يتمكّن الدين الذي لا يسُاهم في إضفاء المعنى

وإن لم يفعل ذلك ما الجدوى أن يتوسّل به أتباعه إلّا للتفننّ والترويح عن النفس؟ إنّ المحافظة على الدين 

وصون جوهره، اللذين كانا السببين الأهم وراء اعتراض بعض المفكّرين الدينيين المتنوّرين على القراءة 

، يستمدان الموضوعيةّ من إيمان هؤلاء بأصالة التعاليم الدينيةّ وتأثيرها. إن كان الأمر الإيديولوجيةّ للدين

كذلك، إذاً لماذا يحرمون الدين من فرصة العمل وإمكانيةّ التأثير، من خلال إفراغه من العناصر 

ؤهم أنّ الساحة ساحةُ الإيديولوجيةّ؟ فيخلون بذلك الساحةَ للإيديولوجياّت المنافسة. إنَّ أوهنَ جواب هو ادعا

مقارعة العقول والعلوم، وما من حاجةٍ للدين ولا للإيديولوجياّت. اللافت أكثر أن الميدان حين يخلو من الدين 

أو الإيديولوجيا، تحتلهّ الليبراليةّ على أنهّا الوحيدة غير الإيديولوجيةّ من بين الفلسفات والمناهج
43
. 

تفصيل إلى مكان آخر، في مبحث "المبنى العقليّ لعلاقة الدين بالدولة" الجواب عن هذا الادّعاء أحلناه بال

 م(.  2008م(، وكذلك مبحث " مراجعة دور الدين في التنمية" )شجاعي زند،  2002)شجاعي زند، 

 

 خلاصة واستنتاج: 

-ا طرحه معارضوهابناء على م-هذه المقالة هي بمعنىً ما بيانٌ في الدفاع عن الإيديولوجيا. الإيديولوجيا      

 مصابة بخمس نقاط ضعف أساسيةّ، اثنتان منها تعودان إلى العَقدين الأخيرَين: 

دور الإيديولوجيا في تحريف الواقع والمسّ بحقيقته المعرفيةّ، الذي طرحه علماء المعرفة القدماء والجدد، -1

هؤلاء، على أساس وصفه  مع ذكرهم اسم الإيديولوجيا أو من دونه. يمكننا أنْ نعدّ ماركس من ضمن

 للإيديولوجيا أنَّها وعيٌ زائف، وتشبيهه لها بصورة مقلوبة للواقع داخل العدسة. 

يديولوجيا إلى وسيلة سلطويةّ، ودخولها في لعبة المصالح بهدف تحسين صورتها، وإخفائها، تحوّل الإ-2

هذه النقطة طرحها في الأساس ماركس والتخفيف من العنف غير الإنساني المتحكّم بالعلاقات الاجتماعيةّ، و
44

والماركسيوّن وآخرون منهم بارتو و فيبر
45

 مع اختلاف في الآراء التي عرضوها.  ،



13 
 

 وقد تعرّضيديولوجياّت، تتسّم بهما الإ والكماليةّ اللتينيةّ ثوقيةّ الظاهرة بوضوح في الإطلاقبالو إصابتها-4

من  والسعي لإخراجها. بهزيمة الإيديولوجيا النسبيةّ ثويوّنوالحدا وادّعاها الليبراليوّنلنقطة الضعف هذه 

 الميدان، أضيفت نقطتا ضعف أخرى إلى الانتقادات الأساسيةّ الثلاثة. 

 من الموضوعيةّ.  ى الدول الغربيةّ المتقدّمة شيءٌ بنهاية عصر الإيديولوجيا، الذي كان له بالنسبة إل التنبؤ-3

لأنهّا  ، لا سيمّا المجتمعات الإسلاميةّ؛نسخة مناسبة للعالم الثالث تي كانتوال، ومواجهتها للدين غيريتّها-5

 قابليةّ مرتفعة للأدلجة.  والاجتماعيةّ ذاتالأوضاع السياسيةّ  ومن حيثكانت من حيث التعاليم 

. ناقشنا ما عالجناه في هذا البحث بالقدر الذي تسمح به حدود مقالةٍ واحدة، هو الزاويتان الأخيرتان         

، من خلال البحث في عدم إمكانيةّ تجنب الإيديولوجيا، وبين الدّين والتناقض بينهاادّعاء نهاية الإيديولوجيا 

الدين إيديولوجيّ. نحن  وإلى كونلا نهائيةّ الإيديولوجيا،  وتوصّلنا إلىالذي يجمعها بالدين،  وإثبات التجانس

ظرّين، أنّ معظم النظرياّت حول الإيديولوجيا، هي نفسها عدد كبير من المنذلك  ويوافقنا علىنعتقد، 

بصدق، تخبر عن مَيْلٍ لديها ورغبة خفيةّ في داخلها. إنّ أطروحة  وتحليلها للواقع وفوق وصفهاإيديولوجيةّ، 

ملحقاً مكمّلاً له في البلاد  بصفته-الإيديولوجيّ الدين من جوهره  واستراتيجيةّ إفراغنهاية الإيديولوجيا، 

كلتاهما على هامش تياّر العَرْفنَةَ السائد. يمكن انطلاقاً من هذا الرابط أو هذه العلاقة الوصول  تقعان-لإسلاميةّا

والاستراتيجيةّ، والتي توُاجَه في كثير من العرفيةّ  وتنبؤاتها بالآمالإلى هذه النقطة المفعمة كنظرياّت العَرْفنَةَ 

ا الصدد هذا الحدث محتمل، كما تثبت صحته شواهد عديدة على المجتمعات والساحات بالتنوّع، وفي هذ

 المستوى العالميّ. 

 

 

 

  :والمراجعالمصادر  

 

، الاجتماع[في علم  التفكير الأساسية مراحل] شناسىانديشه در جامعه  مراحل اساسى ، ريمون؛آرون-1

 . م[ 1221ش ] 1420، طهران، منشورات تعليم الثورة الإسلاميةّ ؛پرهامترجمة بالفارسيةّ باقر 

بالفارسيةّ أكبر معصوم بيكي؛  إلى الإيديولوجيا[؛ ترجمه ]مدخل آمدى بر ايديولوجىدر ، تري؛إيغلتون-2

 . م[ 2002ش ] 1481طهران، منشورات آكه، 

الفارسيةّ إيرجعلي ب؛ ترجمه العقائد[في أصل  ]الإيديولوجيامعتقدات در منشأ  ايديولوژی، ريمون؛ بودون-4

 . م[1222]ش  1428 شيرازه، : منشورات، طهرانآبادي

بالفارسيةّ  الواقع الاجتماعيةّ[؛ ترجمه ]بنيةواقعيت  ساخت اجتماعى؛ وطوماسلوكمان، بيتر ال برغر-3

 . م[ 1223ش ] 1425 ،فرهنگیو فريبرز مجيدي، طهران: علمى

  فولادمند؛ طهران: علمىبالفارسيةّ عزت الله ، ترجمه]الإيديولوجيا[ ايديولوژی ، جان؛بلامناتس-5

 م[؛  1223ش ] 1424، وفرهنكى



14 
 

مقدّمة لعلم الاجتماع السياسي؛ ترجمة بالفارسيةّ  والسياسة[: ]المجتمع وسياستجامعة ، مايكل؛ راش-3

 م[.  1228]ش  1422منوتشهر صبوري، طهران: سمت؛ 

ترجمه بالفارسيةّ  ؛لى الفلسفة[ع الديمقراطيةّ أفضليةّ] فلسفةدموكراسى بر  اولويت؛ ، ريتشارديثرور-2

 م[.  2004ش ] 1482ديهيمي؛ طهران: طرح نو،  خشايار

والفكر طهران: مركز بحوث الثقافة  [؛المقدّسة ]الديمقراطيةّ قدسى دموكراسى، على أكبر؛ رشاد-8

 . م[ 2004ش ] 1482، الإسلامييّن

وعلم فلسفة الحول الدين،  ]مقالات ندي وجامعه شناسىدين، فلسفه  مقالاتي در بارهء غيورك؛، زيمل-2

 م[. 2002ش ] 1488ثالث، ، طهران: پرستالدين[، ترجمته بالفارسيةّ شهناز مسمى  اجتماع

  الإيديولوجيا[؛من  ]أضخم ايديولوژیبه تر از فر الكريم؛، عبد سروش-10

[؛ طهران: دينّوالتنوير والتالأسرار  معل]وديندارى فكرى  نرازدانى وروش ، عبد الكريم؛سروش-11

 م[. 1221] 1422صراط، 

 . م[2001]ش  1480طهران: طرح نو،  الآلهة[؛ ]أخلاق خدايان أخلاقالكريم؛ سروش، عبد -12

في التجربة المسيحيةّ  العَرْفَنةَ] واسلامى عرفى شدن در تجربه مسيحىزند، علي رضا؛  شجاعي-14

 م[.  2002ش ] 1481، وإيران؛ طهران: مركز بازشناسى إسلام والإسلاميةّ[

 ]مجلةّ يرانا شناسى هءجامع"؛نزند، على رضا؛ مقالة " المسارات المحتملة في عَرْفنَةَ إيرا شجاعى-13

 م[.  2003]ش  1485، 1السابعة(، العدد  )الدورةعلم اجتماع إيران[، 

 ]فصليةّ سياسى دانش فصلنامهء "؛زند، على رضا؛ مقالة " الأصل العقلي لعلاقة الدين بالدنيا شجاعى-15

 م[.  2002]ش  1483، 2عددالالعلوم السياسيةّ[، 

تشكيل الحكومة  مراجعة دور الدين في التنمية، نظراً إلى أهدافزند، على رضا؛ مقالة " شجاعى-13

 م[.  2008]ش  1482، 31المتين[، العدد  حث]البمتين  هشنامهوبژالدينيةّ"؛ مجلةّ 

 1488 في،، طهران: منشورات 1جاجتماع الدين[؛  ]علمدين  اسىشن هجامعرضا؛ زند، على  شجاعى-12

 م[.  2002]ش 

ة فلسفة الدين[، عدد فصليّ ] دين فلسفه   فصلنامه  مجلةّ  "؛" ذاتانيةّ الدين رضا؛ مقالةزند، على  شجاعى-18

 . م[ 2014ش ] 1422، 4

 ومكتب تدوينإلهام  (؛ طهران: منشورات1: تاريخ الحضارة )11مجموعة الآثار  شريعتي،علي؛-12

 . م[1225]ش  1425شريعتي،  وتنظيم آثارعلى

( ]دراسة الإسلام[؛ طهران؛ منشورات إلهام 1) شناسى: اسلام 13مجموعة الآثار  علي؛ شريعتي،-20

 م[.  1223]ش  1425شريعتي؛  وتنظيم آثارعلى ومكتب تدوين



15 
 

؛ طهران؛ شركة النشر المساهمة يديولوجياوالإالرؤية إلى العالم : 24مجموعة الآثار علي؛  شريعتي،-21

 م[.  2002ش ] 1483شريعتي الثقافي؛  ومركز على

الإيديولوجي"، مجلة  وهبوط الدينشجاعي زند؛ مقالة "صعود  وعلي رضاآراني، طاهرة  ستوده عربى-22

 م[.  2014]ش  1422، 21العدد استراتيجيةّ الثقافة[؛  ]فصليةّ فرهنگ راهبرد فصلنامه  

ضدّ الإيديولوجيا[؛ طهران: منشورات قلم،  الإيديولوجيا] ايدئولوژی هيعل ايدئولوژی ؛، رضاليجانيع-24

 م[.  2001]ش  1480

الإيديولوجيا[؛ ترجمة بالفارسيةّ فريبرز مجيدي؛ طهران:  ]مفهوم ىيژمفهوم ايدئولو ؛، خورخهلارين-23

 . م[ 2001ش ] 1480وزارة الخارجيةّ، 

الحداثة[، تقرير حول العلم؛ ترجمة بالفارسيةّ  ]وضعيةّمدرن:  پست وضعيتونسوا؛ ، جان فرتار ليو-25

 م[.  2001ش ] 1480 نو گامنو ذري؛ طهران: منشورات  حسينعلي

-1من  )المجلدّات[ إلى العالم الإسلاميةّللرؤيا  ]مقدّمةاسلامى بينى ى برجهان همطهري؛ مقدم مرتضى-23

 م[.  1284]ش  1432ميةّ، قمّ: مكتب المنشورات الإسلا (؛2

؛ والنظريةّ الاجتماعيةّ[: السياسة، الثقافة والحداثويةّ الحداثة]ومدرنيسم  مدرنيته، حسينعلي؛ نوذري-22

 م[.  2000]ش  1422‘جهانطهران: منشورات نقش 

اجتماع جورج زيمل[؛ ترجمه بالفارسيةّ عبد  ]علم زيملجامعه شناسى جورج ، فردريك؛ واندنبرغ-28

 م[.  2002]ش  1483؛ طهران: منشورات توتيا. گهرحسين نيك ال

السياسيةّ الحديثة[؛ ترجمة بالفارسيةّ  الإيديولوجياّت] سياسىهاى مدرن ايديولوژي، اندرو؛ فنسينت-22

 م[.  1222]ش  1428مرتضى ثاقب فر؛ طهران: منشورات ققنوس، 

إلى الإيديولوجيات السياسيةّ[؛ ترجمة  مدخل] ىسياس هاىايديولوژيدر آمدى بر وود آندرو؛  هي-40

 م[.  2028]ش  1422بالفارسيةّ محمّد رفيعي مهر آبادي؛ وزارة الخارجيةّ، 

Interpretation of Geertz Clifford; “Ideology as a Cultural System” in the  -31

New York: Basic Books, 1973.  Culture. 

ed. GH Taylor, Newyork; eology and Utopia, Lectures on Idur, Paul; eRico -32

Columbia University press, 1986.  

ed. By Phenomenology and the social sciences: A Dialogue, Ricoeur, Paul;  -33 

Joseph Bien, The Hague, Boston, London, 1978.  

 

 

 



16 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 الحواشي:

   

 
 (25-23ص  ،م[ 2003ش ] 1485لمزيد من الإشارات بهذا الصدد )لارين،  .1

(. لدى 23-11م[، ص  2003ش ] 1485. للاطلاع على شرح مختصر بهذا الصدد )انظر: لارين 2

نه جامع لظهور مفهوم الإيديولوجيا، وتحوّلاته المفهوميةّ )راجع: فينسينت أيضاً شرح موجز وفي الوقت عي

 م[، الفصل الأول( 1222ش ] 1428فينسينت، 

للاطلاع على إشارات قريبة من هذا التعبير حول التفكيك بين هذه الساحات، أنظر أبحاث زيمل حول 3. 

ي مقالته " الشكل والمضمون في قبل أن يجد المضمون شكله، وهذا ما أورده غارتنر ف( Erleben) تجربة

 فلسفة زيمل حول الحياة". في هذه التجربة اللاواعية عن الحياة، لا يوجد أي ادراك للذات و الموضوع

L’objet et le sujet و التفكيك و التمييز بينهما ناجم عن العوائق التي تظهر في مسار تحققّهما، و تؤدّي ،

عة: الفنّ و الفلسفة ، و العلم، و الدين و الثقافة ) راجع: زيمل، إلى ظهور تجارب واعية في أشكال متنوّ 

(. يقول فاندانبرغ في مراجعته لفكرة زيمل: " الكليّةّ مقابل الإنسان منذ 33-30م[، ص  2002ش ]  1488

أن اكتشف المبدأ العقليّ، و قد قسُّمت بين أقطاب مزدوجة: الذهن و العين، الإنسان و الشيء، الثقافة و 

 (.  1م [ ، ص  2002ش ]  1483الطبيعة، و بين الماضي و الحاضر) راجع: فاندانبرغ، 

يقول هي وود إنّ الإيديولوجيا تعمل على نوعين من الدمج: دمج الفهم والالتزام، ودمج الفكر والعمل.  . 4

 (.27-20م[، ص  0222ش ] 9731لمزيد من الإشارات بهذا الصدد )راجع: هي وود( 



17 
 

                                                                                                                                                                                           
ش  9733أيضاً دافع عن اتساع نطاق الإيديولوجيا وتجاوزها ميدان السياسة )راجع: راش، غرامشي . 5

 (.022م[، ص  9111]

يرى ماركس أنّ ظهور الإيديولوجيا وبروزها منوط ومحدودٌ بوجود الأنظمة الطبقية، ويعتقد أنّ . 6

ستفقد ضرورة وجودها )راجع: هي الإيديولوجيا حين يزول النظام الطبقي، وتسيطر البروليتاريا في المجتمع 

(. على هذا الأساس يجب عدّ ماركس أوّل المنظرّين لأطروحة " نهاية 72-77م[، 0222ش ] 9731وود، 

 الإيديولوجيا".

عتراض ليوتار على المبالغات التي يتجلىّ مصداقها الأبرز في الإطلاقيةّ والكماليةّ كان هذا التوجّه . ا7

للإيديولوجيا، السبب في إدبار الجيل الجديد من المفكرين المستنيرين عن  يصحبه تنكّر الليبرالييّن

الإيديولوجيا، وإقبال على الخطاب. هذا الجيل ينظر بإحدى عينيه إلى الحداثة وبالأخرى إلى ما بعد الحداثة. 

مفهوم الخطاب  يقول إيغلتون إنّ فوكو ومريديه نسلوا أيديهم من مفهوم الإيديولوجيا كليّاًّ، ووضعوا مكانه

 (.3م، الفصل  0220ش ] 9719م[ / إيغلتون، 0229ش ] 9712)راجع: ليوتار، 

8
واجهت التحليلات الطبقيةّ للإيديولوجيا، نوعاً ما مشكلةُ الجمع بين النفعيةّ من ناحية والقيم الغيريةّ من . 

ساساً، وقد تخلىّ عنها واضعوها في ناحية أخرى. إنّ أنبناء الإيديولوجيا على المنفعيةّ فرضيةٌّ غير ممكنةٍ أ

منتصف الطريق، متوسّلين الأطرَ المنافسة أي التفاسير القيِمَيَّة. لهذا السبب ظلّ السؤال التالي من دون 

عرف موقعه الطبقيّ،  –جواب: كيف يمكن لشخص على أساس الحدّ الأقصى الذي بلغه من تحقيق المصلحة 

ى "طبقة للذّات"، أن يتخلىّ عن مصالحه وحتىّ عن كيانه من أجل المُثلُ وتحوّل تالياً من "طبقة بالذات" إل

 الطبقيةّ؟

9
ش  9719للإطلّاع على إشارات متعلقّة بالتحليلات النفعيةّ فيما يتعلقّ بالإيديولوجيا )راجع: إيغلتون، . 

 م[0227]

10
ولوجيا إنهّا "تقنيةّ"، لأنهّا لشريعتي فضلاً عن ذلك، تريفين آخرين للإيديولوجيا. مرّة يقول عن الإيدي. 

تساعد الإنسان على تسخير المجتمع والتاريخ كالطبيعة لمصلحته. ومرّة يصفها بتعبير قريب من تعبير 

ب.ش  7319/ 717-710م(، ص  9112ألف ش ) 9731ماركس بأنهّا "وعيٌ للذات" )راجع: شريعتي، 

 (.01م[، ص  9112]

11
راجع: بودون، ارتو )پنظريةّ يديولوجيا من مفهوم المشتقاّت في اطلاع على إشارات حول استنباط الإ. 

ش  9712/ لارين، 011-012م[، ص 0220ش ] 9719إيغلتون،  ؛29-11م[، ص  9111ش. ] 9731

 (.921-923م[، 0229]

صدر عن ماركس وصفان للعامل الذي أوجد للإيديولوجيا، وصدر عن الماركسيّين أوصاف مختلفة، . 12

 منها:

 ائف على نحو تلقائيّ بسبب وجود البنية الطبقيّة في المجتمع )ماركس(؛وعيٌ ز -

 وعيٌ زائف مُتعمّد، أوجدته الطبقة الحاكمة )ماركس(؛  -

، بمعنى أنّ كلّ طبقة من الطبقات تخلق وعيها الخاص وأيديولوجيتها الخاصّة )لينين(؛ -  وعيٌ طبقيٌّ



18 
 

                                                                                                                                                                                           

م[، ص  8771ش ]8799ماعيّة )مانهايم( )راجع: راش، وعيٌّ معيّن ناجمٌ عن الأوضاع والظروف الاجت -

 (.70م[، ص 5008ش ] 8710/ لارين،  504-509

ش 8797للاطّلاع على ملاحظات حول المقارنة بين الإيديولوجيا والأسطورة )راجع: بلامنتس، . 13

(. يعتقد ريكور كذلك أن 517-519م[، ص 5005ش] 8718/ إيغلتون: 845-845م[، ص 8775]

م،  8711لوجيا تؤدّي في العالم المعاصر الدور الذي أدّته الأسطورة في العالم القديم )راجع: ريكور، الإيديو

 (.518ص 

وشروح للمجادلات حول الدين الإيديولوجيّ والدين غير الإيديولوجيّ )راجع: للاطلاع على ملاحظات . 14

 (.41-74م[، ص 5087ش ] 8775وشجاعي زند،  عربي ستوده

دُن أكّد على الوجه العاطفيّ للإيديولوجيا، وعدّ إيغلتون إحدى سماتها توجهها العمليّ )راجع: ريمون بو. 15

 (.17م[، ص  5005ش ] 8718/ إيغلتون، 79م[، ص 8777ش ] 8791بودُن، 

وُصف السحر أنه شبهُ علم؛ لأنّه كالعلم، سعيٌ لتغيير وجه الطبيعة لتسخيرها والسيطرة عليها. وفي . 16

يتضمّنان  اليس علما؛ً لأنّه خطأ. لكنّ لارين عدّ السحر والإيديولوجيا متشابهين، ويقول إنّهم الوقت عينه
معتقدات بعضها صحيح وبعضها خطأ. لا يرى بينهما من فرق سوى أنّ السحر يتعرّض للظواهر الطبيعيّة، 

نعتقد أنّ لارين قد  (. نحن887م، ص 5008ش ] 8710والإيديولوجيا للظواهر الاجتماعيّة )راجع: لارين، 

أخطأ في ادعائه التشابه بين الإيديولوجيا والسحر، وتالياً بين الإيديولوجيا والعلم. علماً أنّ لا جدال في أنّ 
من العلماء في  االعلمَ يمكن أن يتأثّر بأهواءِ العالِم، ويتعرّض للتحريفات الإيديولوجيّة؛ بحيث أنّ عدداً كبيرً 

تعرّضوا لهذه الآفة، وقد عدّ البعضُ من أتباع مذهب أدينبورا ومذهب فرانكفورت غمار البحث عن الحياة، 
في الوقت نفسه لا ضرورة لعدّ الإيديولوجيا والعلم متجانسين  .ذلك أمراً لا يمكن تجنّبه، أو أنهم دافعوا عنه

يمكن أنْ يؤثّر أحدهما في ومتناغمين، فعلى الرغم من تميّز كلٍّ منهما من الآخر وتعلقّهما بميدانين مختلفين، 
الآخر. فالإيديولوجيا مع أنّها بمنزلة الرغبة، تؤثّر في الوعي، وتؤدّي إلى تحريفه، ليست بالضرورة من 
جنس العلم، وأيضاً ليت بمعنى الوعي الزائف أو العلم الخطأ. هذا الانحراف قبل الفرضيّات الموجودة في 

النظريّة رسونزعن اپو م المُسبقة. دافع بودون كذلك كماركس وآرونأيّ نظريّة علميّة سببه التعصّب والأحكا
 (.47-77م[، ص 8777ش ] 8791القائلة إن الأيديولوجيا بمنزلة العلم الخطأ )راجع: بودون، 

الوعي الفلسفيّ إن الرؤية إلى العالم التي أشار إليها شريعتي، المنفصلة عن الإيديولوجيا، هي من جنس . 17

من نوع الوعي الذي يمنح  الدقيق لكلمة )سيانس(. هيساسيّة، وتتميّز من العلم بالمعنى حول الوجود الأ
الإنسان رؤيةً، ويمهّد أرضيّةَ تشكّل الإيديولوجيا. إنّ البحوث المعرفيّة وإطلاق صفة الصحّة أو السقم 

 يختص بهذا القسم من إحدى المنظومات الإيديولوجيّة.

يا بالمعنيّين كليهما: بمعنى مقولة منشقّة عن رؤيا معيّنة إلى العالم، وأيضاً استخدم شريعتي الإيديولوج. 18

، 41م[، ص 5008ش ]8710كمنظومة معرفيّة جامعة تتضمّن أيضاً الرؤية إلى العالم )راجع: عليجاني، 

 (.578م[، ص  5007ش ] 8715الحاشية/ رشاد، 

، هو أدقّ: وصف ”لجواب على سؤال " ما العمل؟إنّ فهم لينين هذا وتصنيفه الأيديولوجيا في مقام ا. 19

المرشد إلى العمل؛ حتماً ليس أيّ عمل، بل العمل -بحسب هذا التعبير-موجز للإيديولوجيا. فالإيديولوجيا
الهادف والمبني على القيم. أمّا الأسئلة: ماذا يكون، وكيف يكون، ولماذا يكون، والتي هي مواضيع التأملات 



19 
 

                                                                                                                                                                                           

ة، فلا مكان لها في الإيديولوجيّات، إلّا بمقدار ما تؤدّيه من خدمة لهذا السؤال الإيديولوجيّ، العلميّة والفلسفيّ 
 أي ما العمل؟

المثاليّة، لا يجب عدّها والحداثة أمراً واحداً. لهذا السبب ربّما يقول شيلز إنّ المؤدلجَين يقاومون الحداثة . 20

رّغم من الجهود التي يبذلونها لتغيير الأوضاع، هم ، فهؤلاء على ال579م[، ص 8777ش ] 8791)بودون، 

 غير منصفين بالنسبة إلى الإبداع في ميدان الرأي والعقيدة.

إنّ اهتمام الإيديولوجيّين الأساسيّ منصبٌّ على المستقبل، وتأملاتهم وأبحاثهم المتعلقّة بالماضي . 21

يولوجيّات مستقبليّة التوجّه )راجع: بودون، والحاضر تندرج في هذا السياق. وربّما لهذا السبب عدّ الإيد
 (.74م[، ص 8777ش ] 8791

نفسها بحذق من عداد الإيديولوجيّات، وتقف في  جُ خرِ من الخصائص الأخرى التي جعلت الليبراليّة تُ . 22

نسب إلى مواجهتها من علٍ، ما تتمتّع به من نسبيَّةٍ واستعداد لأيّ نوع من أنواع التجديد في الرأي، مقابل ما يُ 
الإيديولوجيّات من جزم ويقينيّة. مع ذلك قلمّا وجدنا عالم اجتماع سياسيّ، حتّى ليبراليّ قد أخذ هذا الادّعاء 
على محمل الجدّ، ونقل البحث حولها تحت سقف آخر غير الإيديولوجيّات السياسيّة. بودون كذلك، الذي 

يديولوجيّات، لم يذكر اسمَ الليبراليّة من بينها )راجع: أخرج الوجوديّة والبراغماتيّة والمثاليّة من عداد الإ
 (.79م[، ص 8777ش ] 8791بودون، 

 )يونيفايينغ( من التوحيدهنالك انسجام بين وحدة الفكر ووحدة الإرادة ووحدة العمل. وقد عدّ إيغلتون . 23

موغولدمن يؤمنان بالوحدة خصائص الإيديولوجيا؛ لأنها تؤدي إلى الانسجام الاجتماعيّ. وهو يرى أن مانهاي
 (.14-17م[، ص  5005ش ] 8718الداخليّة )راجع: إيغلتون، 

 .57م[، ص 5005ش ] 8718/ شيلز نقلاً عن ايغلتون، 79م[، ص 8777ش ] 8791راجع: بودون، . 24

لوكمان أنهّا معرفة ذات توجّه سلطوي، وجدت موضوعيتها في الساحات القوميةّ  و . يرى كلٌّ من برغر25

 (.921-921م[، ص  9112ش ] 9731جع: برغرولوكمان، )را

26
 (.11-17و 17م[، ص  0220ش ] 9719لمزيد من الإشارات حول هذا الموضوع )راجع: إيغلتون، . 

27
إضفاء المعنى، هو العمل الذي يقوم به الوجه المعرفيّ للإيديولوجيات، وفي الوقت نفسه هو نتاج مختلف . 

الفرق يجب أن ينوجد في التمايز بين " النظام" و "المعنى". اكتشف البشر النظام عمّا يمنحه العلم للبشر. هذا 

في العالم بواسطة العلم؛ لكنهم "أضفوا" المعنى على الوجود بسبب الفلسفة والمدارس الفلسفيةّ. لهذا السبب 

بوجود الذوات  النظام السائد في الطبيعة، ليس مسبوقاً ولا مشروطاً بوجود الإنسان؛ لكن المعنى منوطٌ 

 الإنسانيةّ.

28
المصالح أيضاً مثل الإيديولوجياّت، لديها خاصيةّ التحريك والتحريض والفاعليةّ. لذا رأى البعضُ أن . 

الإيديولوجيا تعمل في خدمة المصالح الجمعيَّة وملاحقتها، والبعض الآخر جعلها استمراراً للغريزة المعرفيةّ، 

 خاتمةٌ لعمل الغريزة.ورأى أنّ بدء عمل الإيديولوجيا 

29
 (.029وص  93م، ص  9112لمزيد من الملاحظات حول منح الإيديولوجيا للهوُية )راجع: ريكور، . 



20 
 

                                                                                                                                                                                           
30

ذكر كيرتز الإيديولوجيا على أنهّا ثقافة، ورأى دورها في تأمين الانسجام الاجتماعيّ. يقول آندرسون إنّ . 

م/ راش، 9137في الترابط الاجتماعيّ )راجع: كيرتز،  آلتوسّير وصف الإيديولوجيا أنهّا كالإسمنت الخفيّ 

/ ريكور، 01-01م[، ص 0222] 9731(، وكذلك )راجع: هي وود، 020م[، ص  9111ش ] 9733

 (.001م، ص 9112

31
 (.919-972م[، ص  9111ش ] 9733للاطلاع على مصداق لهذا التوجّه )راجع: راجع: سروش، . 

32
ة الإيديولوجيا في العالم الغربي المعاصر يقول: إن النظام الرأسماليّ إيغلتون للدلالة على تقلصّ أهمّيّ . 

المعرفيةّ، وبإعادة تقويم المعارف، وبمعنى الحياة. إنّ الغلبة اليوم  –الجديد لم يعد يهتم بالأنظمة النظريةّ 

م[، ص  0220] ش 9719للنفعيةّ، والاستهلاك، والتقانة، التي قلصّت الحاجة إلى المعنى )راجع: إيغلتون، 

للخطأ الذي يقوم انطلاقاً من إيديولوجيا معينة بمحاكمة الإيديولوجياّت عامّةً.  ق(. هذا الاستنتاج مصدا32-32

والرغبات البشريةّ، الذي هو نفسه صورة أو  لقد عبرّ إيغلتون عن تغيرّ معنى الحياة وفلسفتها، وتغيرّ الميول

المطلق عن الإيديولوجيا. هذا الخطأ الذي ارتكبه إيغلتون، وضّحه  مصداق إيديولوجيا جديدة بمقولة التخليّ

م[؛ حين يذكر أطروحته الديمقراطيةّ  0227ش ] 9710رورتي في مقولة أولويةّ الديمقراطيةّ على الفلسفة )

ا كان يةّ، وينصح الليبرالييّن بعد ذلك بتسخيف الفلسفات أيًّ غلاً لا غنى عنه لأيّ نظريةّ تسويالبراغماتيةّ بدي

نوعها، ويقول يجب أن نخُرِج من رؤوسنا عادة النظر بجدّيةّ إلى القضايا، نحن نعتقد أنّ رورتي أيضاً رمى 

نفسه في البئر نفسها التي حذّر الليبرالييّن من الوقوع فيها. فهو قد دافع دفاعاً مطلقاً، من دون أي تساؤل، عن 

وع من الفلسفة. بناءً عليه، هو إيديولوجيٌّ بكلِّ ما للكلمة من معنى، الليبراليةّ، كما أنهّ استعان في سبيل ذلك بن

 وفيلسوفٌ أيضاً.

33
لقد طرح أشخاص منهم إدوارد شيلز، وريمون آرون، وسيمور ليبست، ودانييل بيل، وهانا آرنت، وكارل . 

 هذه الأطروحة جهتفي العقدين السابع والثامن من القرن العشرين أطروحة نهاية الإيديولوجيا، وقد ووبوبر

 0223ش ] 9711/ فنسنت، 099-021م[،  9111ش ] 9733منذ ذلك الحين بكثير من المعارضة )راش، 

(. يعتقد عدد كبير من علماء الاجتماع السياسي أن أطروحة نهاية الإيديولوجيا، هي إيديولوجيا 99م[، ص 

/ هي وود، 31م[، ص  0220ش ] 9719/ إيغلتون، 099م[، ص  9111ش ] 9733بحدّ ذاتها )راش، 

(. يقول بودون إنهّ لا يؤمن 01-03م[، ص 9111ش ] 9731/ فنسينت، 21م[، ص  9111ش ] 9731

(. 701م[، ص 9111ش ] 9731بنهاية الإيديولوجيا، ولا يتخيلّنَّ وجود مجتمع من دون إيديولوجيا )بودون، 

(. 121م[، ص  9111ش ] 9733)هي وود،  استخدم هي وود أيضا تعبير الخاتميةّ )إنديسم( في هذا السياق

طلعت أطروحة الخاتميةّ من عقليةّ العلماء الغربيين، المتمحورة حول الذات الغربيةّ، وتتجاوز الإيديولوجيا 

إلى ما هو أبعد منها. أنّ الخاتميةّ يحكم استراتيجيا تهدف إلى إخلاء الساحة وطرد خصوم الغرب في الفكر 

مصداق لعقليةّ الخاتميةّ في الدفاع عن الديمقراطيةّ الليبراليةّ )راجع: رورتي، والأهداف. للاطلاع على 

أخرجها -بإعلانه الليبراليةّ فوق الإيديولوجيا-م[. فرورتي في سياق هذه الاستراتيجيا نفسها 0227ش ] 9710

ة على الفلسفة جعلها من المواجهة المباشرة للإيديولوجياّت المعادية، ومن خلال أطروحة أولويةّ الديمقراطيّ 

غير محتاجة لمواجهة أيّ نوع من التساؤل أو التأمل. وهذا هو المصداق الأبرز على القضاء على أي شيء 

 الديمقراطيةّ.-في مقرّ الليبراليةّ

34
يقول هي وود: إنّ الإيديولوجيا السياسيةّ كانت ركناً أساسياًّ في التاريخ العالميّ لمدّة تفوق القرنين من . 

مان. لقد ظهرت الإيديولوجيا من باطن التحولات الجذريةّ والمتغيرات الاقتصاديةّ والاجتماعيةّ والسياسيةّ، الز

ومن خلالها تشكّل العالم الجديد، وساهمت كذلك بفاعليةّ في النتائج الدائمة للتطوّر الاجتماعيّ، والتنمية 

في الغرب الصناعيّ، فقد عمّت الكرة الأرضيةّ فيما السياسيةّ. وإن كانت الإيديولوجيا قد ظهرت بادئ ذي بدءٍ 



21 
 

                                                                                                                                                                                           

(. للإطلاع على 129م[، ص 0222ش ] 9731بعد، وأبدعت خطاباً سياسياًّ عالميَّ اللغة )راجع: هي وود، 

مصطلحات قريبةٍ من هذا المضمون مثل "المبدأ السياسي" و "الثقافة السياسيةّ" )راجع: فينسينت، ص 

 (.021م، ص 9111ش ] 9733ش، / با90م[، ص 9111ش ] 9731

35
م[، ص  0221ش ] 9711للاطلاع على ملاحظات حول الدين كتجاوز وارتقاء )راجع: شجاعى زند، . 

023-022.) 

36
يقول سروش خلال طرح مبحث الغايات: بما أنّ غاية الدين الآخرة فإنهّ يتميزّ من الإيديولوجيا ذات . 

إيجاد تحوّل وجودي لدى الإنسان، أمّا الآخرة فمؤثرّةٌ فيه -الإسلام الغايات الدنيويةّ، في حين أنّ على الأقلّ 

 كمعتقد، وفي مقام التحققّ هي النتيجة.

 

37
المقصود بعبارة "الذات المتميزّة" بالنسبة إلى الأديان والإيديولوجيات، هو أنّ الضرورة الوجوديةّ لأي . 

ما جاء قبله، أو دين يظهر على مسرح الوجود،  رح الوجود، هي تميزّه منإيديولوجيا أو دين يظهر على مس

من الملاحظات هي تميزّه من ما جاء قبله، و إلّا، ما من داع أو مسوّغ لظهوره، و لن ينتبه أحدٌ لقدومه. لمزيد 

 م[.0227]ش 9710)راجع: شجاعي زند، 

38
رٌ محيرّ حقاًّ: م[. إنّ ما ادّعاه سروش وما صدر عنه بهذا الصدد أم 9117ش ] 9730)راجع سروش، . 

الدين أضخم من الإيديولوجيا وأغنى، وأنهّ غيرها، وأنهما متضادان، وأنّ الدين نظرية تظهر في حقبة 

الاستقرار، وهو يبتكر فضلاً عن الشريعة الطريقة والحقيقة، أو أنهّ ينظر إلى ما هو أبعد من مجتمع معينّ. 

إلّا لكون الدين أغنى  د على تجانسهما، لم يولِ أهميةًّ أكّ  لكنه لم يثُبت أيّ تناقض أو تعارض بينها، وفي حين

من الإيديولوجيا. أمّا تفسيره له بتعابير مثل: النظام المضطرب، أو تشابيه منها تشبيه الدين بالهواء، 

ات وبالميزان، وبالمصباح، وبالرسن، وبالمِرقاة، فذلك أمرٌ محيرٌّ، وفي المقابل يؤكّد على هدفيةّ الإيديولوجيّ 

وصراحتها، ووضوحها، ويصُرّ على إبراز التناقض والتضاد بين الدين والإيديولوجيا )راجع، سروش 

 .(972-909م[، ص  9117ش ] 9730

39
ربمّا كانت الإيديولوجيا هي الظاهرة الوحيدة، التي استقطبت هذا العدد من المعارضين المتنوّعين، و . 

؛ من علم المعرفة، إلى علم الاجتماع، و من الفلسفة إلى السياسة المتناقضين، وواجهت هذه الساحات المختلفة

و الثقافة، و من أصحاب السلطة كنابليون، إلى أعداء السلطة كآرنت و هابرماس و فوكو، و من ماركس إلى 

أخيراً  أعداء الماركسيةّ كبوبر و بارسونز، و من التقليديين، و المجدّدين الحداثويين، و أتباع ما بعد الحداثة، و

ورين الدينييّن الشديدي التأثرّ المثقفين العلمانييّن كالسيد جواد الطباطبائيّ، وصولاً إلى هذه المجموعة من المتنّ 

م[، ص 9111ش ] 9731/ بودون، 01-07م، ص  9111ش ] 9731بالليبراليةّ كسروش )راجع: فينسينت، 

(. 9730/ سروش، -723م[، ص 0222ش ] 9731/ سوذري، 02م[، ص 0229ش ] 9712/ لارين،  22

دئ مغايرة لمبادئه )راجع: سروش، ات أنّ بعض هؤلاء استخدم في اعتراضه على الإيديولوجيا مبفاللا

 (.17-10و 10-31م[، ص  9117ش ] 9730

40
وضع سروش الدين الذي جاء لتفهيم الإنسان معنى العبوديةّ مقابل الإيديولوجيا، وعدّها تدبير إنسان يعدّ . 

(. كأنّ العبوديةّ لّلّ، مناقضة لفاعليةّ الإنسان، 730-739م[، ص  9117ش ] 9730لهاً )سروش، نفسه إ

يف اليدين تكلام أن العبوديةّ لّلّ تساوي تكومعالجته لشؤون الدنيا، وتحمّله مسؤوليةّ الحياة. يستنتج من هذا ال



22 
 

                                                                                                                                                                                           

الانفعاليّ عن العبوديةّ، ماذا سيحلّ بالواجب والتفرّج والتراخي، وإيلاء الأمور لعصاة العبوديةّ. بهذا التعبير 

 كخليفة لّلّ في أرضه.على الإنسان المفروض 

41
م[،  0220ش ] 9719لمزيد من التفصيل حول المعاني والمسارات العرفانيةّ )راجع: شجاعي زند، . 

 م[.0222ش ] 9711/ نفسه، 0الفصل 

42
على المحافظة على الإبهام والإيهام، وبشكل عام  الإصرار الدين،إحدى الاستراتيجياّت النفعيةّ لصون  .

ول سروش: "الدين، مثير للحيرة، ومن قإضفاء الحيرة على الدين تهرّباً من إلغاء دوره، ولصون ديمومته. ي

الضروري أن يكون كذلك، كي لا يكون عمره مؤقتّاً ومحدوداً كأعمار الإيديولوجياّت، ويتخلىّ عن بعده. إن 

م[،  9117ش ] 9730لوجيا، معنى ذلك أنهّ قد تخلىّ عن ديمومته وخلوده )راجع: سروش، أصبح الدين إيديو

الإصرار على إضفاء الديمومة والخلود على الدين، الذي لا يضيف إليه إلّا الحَيْرة، إنمّا إنَّ (. 731-733ص 

 هو تمجيد للحيرة والاضطراب.

43
 (.929-922م[، ص  0229ش ] 9712/ نفسه، 919-972م[، ص  9111ش ] 9733راجع: سروش، . 

44
ووصفها بأنها نماذج عن الواقع مقلوبة؛ رأس المال، يقول لارين إن ماركس ذكر الإيديولوجيا في كتاب . 

ش  9712عدّها مُخفيِةَ التناقضات الاجتماعيةّ )راجع: لارين( الإيديولوجيا الألمانيةّ لكنه في كتابه 

 وضعنا ماركس ضمن المجموعتين. (. لهذا السبب نحن21، و21م[، ص 0229]

45
يرى بول ريكور أنّ أبحاث فيبر حول الشرعنة أحد تجليّات الأيديولوجيا واستخدامها في إقناع الناس . 

 (.90و 99م، الخطبتان  9112بالاتكاليةّ والخضوع لسلطة الحاكم )راجع: ريكور، 


